

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

# حالِ سفر

## ”از فرش تا عرش“

حضرت فقیر پروفیسر باغ حسین کمال رحمۃ اللہ علیہ

بانی

سلسلہ اویسیہ کمالیہ

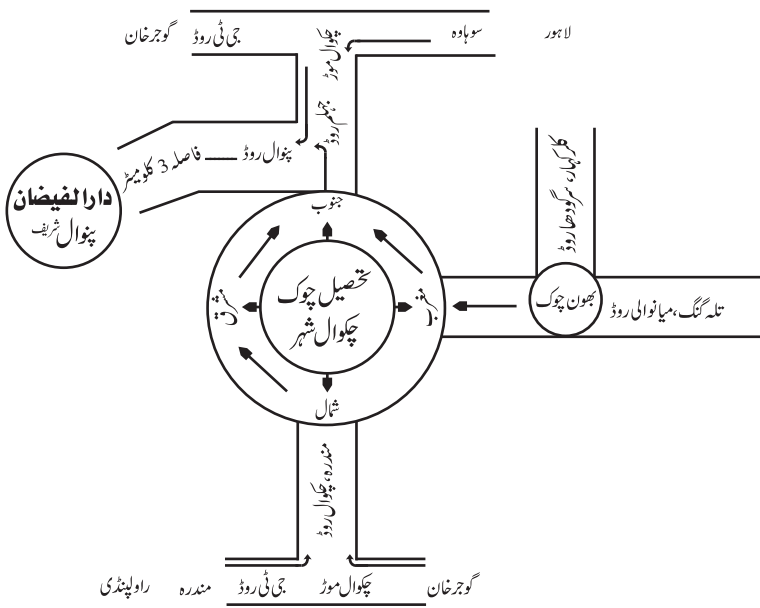




رَبِّ اشْرَحْ لِيْ صَدْرِيْ  
وَيَسِّرْ لِيْ أَمْرِيْ  
وَاحْلُلْ عُقْدَةَ مِنْ لِسَانِيْ  
يَفْقَهُوا قَوْلِيْ

(سورة طه: 20, 25-28)

## روڈ میپ برائے ”دارالفیضان“



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# حالِ سفر

”از فرش تا عرش“

حضرت فقیر پروفیسر باغ حسین کمال رحمۃ اللہ علیہ

بانی

سلسلہ اویسیہ کمالیہ

## جملہ حقوق محفوظ

اُنلی میڈیا کتاب نمبر 8-02-969-8973-Standard Book No. International www.dar-ul-faizan.com ایڈ معلومات اور ڈاٹ ان لوڈ کے لیے ویب سائٹ

|                 |       |                                                           |
|-----------------|-------|-----------------------------------------------------------|
| نام کتاب        | _____ | حالِ سفر "از فرش تا عرش"                                  |
| تصنیف           | _____ | پروفیسر باغ حسین کمال (تھیڈیہ)<br>بانی سلسلہ ادیسہ کمالیہ |
| ناشر            | _____ | الکمال پبلیشرز۔ پنوال، چکوال                              |
| منظوم اعلیٰ     | _____ | صاحبہ قاضی شاقب کمال                                      |
| اهتمام اشاعت    | _____ | صاحبہ قاضی مراد کمال<br>ایم۔ اے اسلامیات                  |
| پہلا ایڈیشن     | _____ | 1987ء                                                     |
| اکٹیسوال ایڈیشن | _____ | مارچ 2017ء                                                |
| تعداد           | _____ | 1000                                                      |
| قیمت            | _____ | 200/- روپے                                                |

ملنے کا پتہ

**دارالفیضان پنوال شریف (براستہ تحصیل چوک) چکوال**

موباکل: 0300-9733482

www.dar-ul-faizan.com

يَا اللَّهُ جَلَّ اللَّهُ يَا كَبِيرٌ

يَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا بَشِيرٌ

مَنْ كَمَا لَمْ مَنْ فَقِيرٌ

زندگی آپ کی عنایت ہے!

ورنہ ہم لوگ مر گئے ہوتے

# حالِ سفر

مظفر وارثی

نصابِ علمِ تصوف ہے تیرا حالِ سفر  
سفرِ کمال کا ہے یہ کہ ہے کمالِ سفر

کہاں کہاں ترے پائے مراقبہ پہنچے  
شکار تو نے کیے کس قدر غزالِ سفر

جو دیکھ آئی نظر تیری فرش سے تا عرش  
نصیبِ کم ہوا کرتا ہے وہ جمالِ سفر

مرے حضور ﷺ کے قدموں میں بیٹھنے والے  
حقیقوں سے بھرا ہے ترا خیالِ سفر

مسافتوں کو کیا طے قدم اٹھائے بغیر  
ترا قیام بھی دراصل ہے مثالِ سفر

بنا لیا ہے گھر اپنا بہشت میں تو نے  
ہر اک مآل سے اچھا رہا مآلِ سفر

تو اپنی روشنی کے حسین حصار میں ہے  
ترے قدم کی ہر اک چاپ ہے ہلالِ سفر

## شکرانہ

الف اللہ جل جلالہ دا باغ کمالا! کنج کریئے شکرانہ  
سارے عالم نال ملائیے نالے گل زمانہ  
سبھ سمندر نور سیاہی، رُکھ بنائیے قلمان  
کون مکان دی تختی اُتے لکھیے حق سُجناہ

م محمد ﷺ دے دربارے باغا! نذر گزاراں  
کون مکاں دیاں کٹھیاں کر کے ساریاں حُسن بہاراں  
پڑھ درود ہر تھاں ہر دلیے وَن سوَن سوغا تاں  
پھُل پیتاں تے لعل جواہر آپ ﷺ دے اُتوں واراں

اللَّهُ جَلَّ جَلَالَهُ

ہیگا ذات اے ذات صفاتوں ہیگا یک ہکلا ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس وچ پاوے ہور نہ کوئی رلا ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دے ذکروں دل نوں ہوگ تسلما ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دے ٹوروں ہر شے نور تجلی ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دی نظروں دسد اے عرش معلی ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دے کرموں ہووے کم سوّا ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دے فضلوں دونہیں جہانیں بھلا ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دی حُبُوں دل وچ پے تھر تھلا ..... اللہ  
ہیگا ذات اے جس دا نپے پکا پیڈا پلا ..... اللہ  
باغ کمالا! جپ ہر ویلے، بن نہ اڑیا جھلا ..... اللہ

# محمد صلی اللہ علیہ و آله و سلم

نوری کاغذ، نور سیاہی، نوری قلم بناوال  
”بسم اللہ، بسم اللہ“ کر کے لکھاں محمد صلی اللہ علیہ و آله و سلم نانوال

تیرے فرشوں بوہتی نیویاں عرشاں دی اچیائیاں  
کس پیانے نال میں تیریاں شناناں ناپ وکھاوال

توں نقطہ تے سبھ مخلوقاں تیرے گرد ای دارہ  
دونہاں جہاناں دی تحریر دا توں ای ایں سرناوال

مردیاں بدلیاں تھللاں چ جیہڑے ترڑن لوک نمانے  
اونہاں واسطے ای نیں تیریاں ٹھنڈیاں مٹھیاں چھاناوال

توں سائیاں کوئین دا والی میں ہاں اک سوالی  
تیرے ہتھیں رحمت دولت، میرے ہتھ دعاوال

تیری رحمت بن جاندی اے مینوں آس سہارا  
انھ ہنیر گناہواں پاروں جد وی میں گھبراوال

نام اللہ ﷺ دا نام محمد ﷺ ہر ساہ دے وچ جپنائ  
ہر ویلے ہر تھاں دے اُتے انج میں یاد منانوال

ہیرے موئی، لعل جواہر بولی دے وچ لگے  
اپنی اُٹی دا اج یارو! میں وی مُل پوانوال

بانغ کملا! بس کر مت کوئی راز دی گل کر جائیں  
نُوری تاراں لشکن لکیاں، چھلکیاں خوبیو داواں

## نعت

اج دھاڑے مگیا جگ توں رات دا انھ ہنیرا  
اج فاراں دی چوٹیوں ہویا نشیاں مکھ سوریاں

پیرب دی مٹی بن جاوے میری اکھاں دا سُرمه  
اوگن ہارا میں وچارا تے ایڈ نصیبہ میرا؟

پیراں دے چھالے پئے چوون دیدے رات پئے روون  
ابج تے منزل ڈور دراڑی ابج تے پندھ لکیرا

ہوٹھاں دی ٹھنی دے اُتے سدھراں پچھل کملاؤں  
دل دے سکے بُٹے اُتے ہووے مینہ گھنیرا

تھیا تھیا کر کے نچساں کدیں تے میں وی یارو  
کدیں تے ٹٹ سی آں دوالیوں میرے غم دا گھیرا

میں کس مونہوں ذات تیری دی مدح آکھ سناؤں  
میرا تھانوں بُھتا ای نیواں تیرا ناؤں اُچیرا

باغ کمالا! توں کیہے جھورا لا بیٹھا ایں جھلیا  
اس ہستی دے لائق نبیوں تیرے دل دا ڈیرا

## نعت

نیا بم یئچ جائے من پنا ہے  
”نگاہے یا رسول اللہ نگاہے“

ندارم یئچ سرمایہ بجز ایں  
خلش، سوزش، تپش، اشکے و آہے

دلم لرزائ و ترسائ، دیدہ گریاں  
شود بیدار احساس گنا ہے

بدیدار رُخ روشن تمناست  
ز ہے قسمت! نمائی جلوہ، گا ہے

نسازی گر گل سر سبد غم نیست  
بسازم سبد را صرف گیا ہے

کمال ایں آرزو چہ سادہ تر است  
بہ شب تسبیح، دعائے صبح گا ہے

عجب چہ گر بشند حسن گفتار  
کمال بے نوا را پادشا ہے

## حسین رضی اللہ عنہ

دل میرا اے غم سمندر، اکھ اے اتھرو مala  
چیتے آیا اے اج مینوں واقعہ کربل والا

سیس کٹاؤنا، کنبہ کھاؤنا، واہ واہ ریت بنائی  
لُٹ لُٹ کے دنیا تائیں دیتا درس نرالا

شہ دے لہو نال سُجی ریت چوں نور مثالاں بکیاں  
سچ دا مقتھا لاطاں مارے جھوٹھ دا اے منه کالا

کیہے توفیق کراں جے تیری میں تعریف وچارا  
میرا تھانوں بُھنا ای نیواں تیرا رتبہ بالا

رکھ مثال حسینی ساہمنے سر دی بازی لائیے  
حق سچ دا تاں جھنڈا چائیے باغ حسین کمالا!

# کافی

نہ میں واہی، نہ میں نیجی  
دس ہُن کیہہ میں کپاں

لوکاں بھانڈے بھرے بھکنے  
میڈیاں خالی اپاں

ساریاں رُجھاں گوڑ ویاڑا  
انجے ای کٹھیاں گپاں

اکھر اکھر سپ اٹھوہاں  
سبھ کتاباں ٹھپاں

اپنا آپ پچھانن والا  
سیدھا رستہ پیاں

باغ کمالا! نام اللہ دا  
دم دم دے وچ جپاں

# کافی

میں چکاوں جستھے اپنا  
دل وچ گھور سیاہی

چونہاں پاسے چکڑ، گندگی  
میں وچ منجی ڈاہی

بدی واہی، بدی بیجی  
بدی پہنچی، گاہی

چانن والا کاج نہ کیبا  
دل وچ بھر لئی شاہی

چنتا کریئے ہر دم شالا  
رُس نہ جاوے ماہی

جب کمالا! نام اللہ دا  
بن عرشان دا راہی

# کافی

کجھ ٹر گناہ کجھ ٹر ویں

مینڈی وی کل واری

پچھی مینڈی خالم خالی

بنی مصیبت بھاری

قول قراراں والی گل چا

من چوں میں وساري

ربا بھل ہوئی میرے کولوں

کر دی آں ہن زاری

مرشد کامل جہاں پھڑیا

ڈبی بیڑی تاری

عرش معلیٰ باغ کمالا!

اوہناں اک اڈاری

# کافی

سوہنا مینڈا ماہی نی اڑیو

سوہنا مینڈا ماہی

اوہدے عشق دی پے گئی جیوں  
میرے گل وِچ پھاہی

کھلی کھلوتی چھڈ کے مینوں  
ٹر گیا کدھر راہی

ئس ئس نئی، لبھ لبھ تھکی  
جنگل جوہ سبھ گاہی

آہاں تے گرلاٹاں جیوں  
میری قسمت آہی

# کافی

رو نی اڑیئے رو

دل دا دامن میلا ہویا  
ہنجواں دے نال دھو

چونہاں پاسے نھیر منھیرا  
لبھ نی کدھروں لو

رنگ برنگ مُختباں چھڈ کے  
کیکو یک دی ہو

# کافی

”عشقے دی سرکھاری چائی اے  
در در دینی آں ہوکا“

عشق ہنیری اج پئی جھلدي  
کل نہ آسی آ جھوکا

عشق دی بارش اج پئی وسدی  
کل پئے جاسی آ سوکا

عشق دے گھوہ چوں توں دی بھر لے  
پیار دا کوئی بوکا  
وے لوکا

# کافی

ساجن دے ہتھ ڈور اسادی  
میں ساجن دی گلڈی

ساجن مینوں اُڑ اُڈایا  
میں عرشاں تے اُڈی

عشق دی کھیڈ چ میں تے سیو  
پہلے پور ای گلگی

لوکی محل ای لبھدے رہ گئے  
میں تے لبھ لئی حُجّی

دل دے شیشے اُتوں لادے  
دنیا والی اُلی

دنیا دی دلدل وچ پھس کے  
نی سکھیے ٹوں بُھلی

# کافی

انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ  
جیویں پھل وچ خوشبو وسے  
یا جوں بدلائ چ بجلی ہئے  
یا جوں شیشے وچ اشکارا  
یا جوں مہندی دے وچ رنگ  
انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ

انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ  
جیویں سازاں وچ آواز  
یا جوں سینے دے وچ راز  
یا جوں اکھیاں دے وچ نیندر  
یا جوں دل وچ کوئی امنگ  
انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ

انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ  
جیویں پھل پتی تے تریل  
یا جوں رات فجر دا میل  
یا جوں دیوٹ دے وچ چان  
یا جوں اے پنجاب وچ جھنگ  
انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ

انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ  
جیویں پلکیں چمکے تارا  
یا جوں بربوں آس سہارا  
یا جوں زخماں دے وچ پیڑاں  
یا جوں ڈوری نال پتگ  
انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ

انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ  
جیویں ٹھنی دے وچ میوہ  
یا جوں مُندری دے وچ تھیوا  
یا جوں بُوئی دے وچ نشہ  
یا جوں دارے وچ ملگ  
انج اے ٹساؤا ساؤا سنگ

انج اے ٿساڻا ساڻا سنگ  
جيويں چيئر بُور پُچلا هي  
يا جوں ياداں دے وچ ما هي  
يا جوں لفظاں دے وچ معنى  
يا جوں پيالے چ جل تر گنگ  
انج اے ٿساڻا ساڻا سنگ

انج اے ٿساڻا ساڻا سنگ  
جيويں انگلي دے وچ پُچلا  
يا جوں مسجد وچ مصلأ  
يا جوں صوفى دے هتھ تسمى  
يا جوں گوري بانهه وچ ونگ  
انج اے ٿساڻا ساڻا سنگ

# کافی

چخ حواس تے چخ لطیف  
ظاہر باطن دسن  
جھاں بُجھی ایہہ بجھارت  
اوہناں دے من وَسْن  
پہلے چخ نیں سپ اٹھو ہیں  
پل پل سانوں ڈسْن  
دوہے چخ نیں جھاں سہیڑے  
اوہ خوش قسمت ہَسْن  
صبر قرار کھڑاون پہلے  
دوہے خوشیاں دسْن  
اللہ والے دوہے چاہوں  
پہلیاں کولوں تَسْن  
دنیا دار کمالا! پہلیاں  
دے جلال وچ پھسْن

# کافی

اَنْهَىْ كُحْوَهْ وَنَجْ ڏَهْوَهْ لَگَ اَيْ  
اَبَهْ وَيِلَا اَيْ نَجْ اَوَهْ يَارْ

صبر قناعت اُنْهَىْ گَهْ چَهْ حَصْ دَهْ گَهْلِيَا  
مت اَجَيْ مَارِيَ گَهْ سَوْ بَنَهْ رَبْ نَوْ بُهْلِيَا  
چَهْدْ تَكَبَّرْ، سَطْ وَدِيَايَيْ  
جِيَوْنْ تَيَرَا كَجْ اَوَهْ يَارْ

دَلْ شَيْشَهْ تَهْ ڏَهْوَرْ جَهْ آ شَيْشَهْ نَوْ لَشَكَا لَهْ  
نَامْ اللَّهْ دَا جَپْ هَرْ وَلِيَهْ اَكَهْيَوْ نَيَرْ وَهَا لَهْ  
گُوَرِيَ دَنِيَا چَارْ دِيَهَارِيَ  
دَنِيَا تَهْ نَهْ نَجْ اَوَهْ يَارْ

جَهَهَاںْ عَمَلْ كَمَائِ سَوْهَنْهَهْ اَيْ بَاغْ بَهَارَاںْ  
اوْهَنَاںْ نَوْ نَهَيْنْ خَوْفْ اَجَلْ دَاجَهَاںْ رَبْ دِيَاںْ سَارَاںْ  
خَوْشِيَاںْ مَانْ بَاغْ كَمَالَا!  
پَلَّهْ جَهَاںْ دَهْ نَجْ اَوَهْ يَارْ

## عرضی

توں عرشیں تے میں آں فرشیں  
اُڈاں اُڈاں نہ سکاں

نیویاں تھانوں اُتے گھلتا  
تھلیوں ہٹ ہٹ تھاں

لہو دے اندروں ہُملاں ملکیاں  
اکھیوں تھک گئی لو

میں تے اُچا ہو نئیں سکدا  
ٹوں ای نیواں ہو

## بُلا وا

توں خاقد تے میں مخلوق  
میں عاشق تے توں معشوق  
تیرے میرے چ لکھ پُواڑا  
دھرتی توں عرشان دا پاڑا  
پر ایہہ شیشہ ..... میرا دل  
جس وچ توں تے تیری خدائی  
سبھ سماںی  
لا نہ ایویں ڈھل  
آ! ہن مینوں مل

# دل

اُج اُچیری، وڈ وڈیری  
اکو تیری ذات

سبھ شیواں نیں تیری صفتؤں  
ہر وچ تیری جھات

پر اس دل دی شان اے وکھری  
جس وچ تیری گھات

## ذِکر

چونہاں پاسے کھنڈیاں جاپن

لوواں تے خشبوواں

ساه دی تند وچ جد وی تیرے

نام دے پھل پروواں

## دُعا

ربا! میرے دل نوں بخشنیں  
عملاء دی اوہ لو  
چونہاں پاسے جس چوں کھنڈے  
نیکی دی خشبو

## مرج البحرين

(حمدیہ-نقیہ غزل)

ایک نشہ ہے کہ چھائے ہے ترے نام کے ساتھ  
اک تسلی ہے کہ آئے ہے ترے نام کے ساتھ

عنبر و عود لٹائے ہے تری یادِ جیل  
ایک خوشبو ہے کہ آئے ہے ترے نام کے ساتھ

گویا کونین کی دولت کو سمیٹا اس نے  
دل کی دنیا جو بسائے ہے ترے نام کے ساتھ

دل تصور میں ترے ڈوب گیا ہو جیسے  
آنکھ بھی اشک بھائے ہے ترے نام کے ساتھ

حشر کیا ہوگا تمٹا کا تری دید کے وقت  
آرزو حشر اٹھائے ہے ترے نام کے ساتھ

ہے ترَا ذکر حلاوت میں کچھ ایسا کہ زبان  
اک نیا ذائقہ پائے ہے ترے نام کے ساتھ

طرفہ اک رنگِ محبت کا اثر دیکھا ہے  
روح بھی وجد میں آئے ہے ترے نام کے ساتھ

لذتِ درد بفیضِ غمِ جانان، جانان!  
جذبہِ شوق بڑھائے ہے ترے نام کے ساتھ

تجھ سے منسوب غزل کر کے کمالِ اترائے  
اپنی توقیر بڑھائے ہے ترے نام کے ساتھ

## نعت

نور و نکہت میں ڈھلی ظلمت شب آج کے دن  
زیست کو مل گیا جینے کا سبب آج کے دن

آسمان جھوم اُٹھے، خاک ہنسی، لہرائی  
تیری آمد کا تھا انداز، عجب آج کے دن

آدمیت کہ مقدار میں رہی جس کے فغاں  
تیرے آنے سے ہوئی خنده بہ لب آج کے دن

ہاں! ترا حُسن ہوا باعثِ تزوئین چمن  
بڑھ گیا ذوقِ نظر، حُسن طلب آج کے دن

ایک تکریم کی چادر سی تینی جاتی ہے  
اللہ اللہ! یہ تقدس یہ ادب آج کے دن

گلشنِ دل کہ خزاں نے اُبڑا تھا کمال!  
کس کے آنے سے ہوا باغِ طرب آج کے دن

## سلام

مصطفیٰ ﷺ، میرے رہبر! کروڑوں سلام  
محبّتیٰ ﷺ، یا رے داور! کروڑوں سلام  
والیٰ دو جہاں تیری رحمت کی خیر  
شاہِ روضہ اطہر! کروڑوں سلام  
آسمانِ رسالت کا نُو آفتاب  
ہیں نبی سارے اختر، کروڑوں سلام  
تیری اُمت کے پیاسوں کو وقف ہو گئے  
تیرے تنسیم و کوثر، کروڑوں سلام  
ہے اک آرزو بس ترے ساتھ ہی  
میں رہوں روزِ محشر، کروڑوں سلام  
نگاہوں میں میری ہمیشہ رہے  
ترا روئے انور، کروڑوں سلام  
لکھوں اور پڑھوں اور سنوں میں کمال!  
درُودوں کے دفتر، کروڑوں سلام

الله  
سُلَّمٌ

الله  
هُوَ  
أَكْبَرُ

أَعُوذُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ  
مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ  
وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ

## حرفِ اول

دین کا درخت تین حصوں پر مشتمل ہے جو عقائد (جڑیں)، اعمال---حقوق اللہ و حقوق العباد (تباہ اور شناختیں) اور احسان و اخلاص (پھل) سے موسوم کیے جاتے ہیں---اور پھل کو حاصل کرنے کے لیے راہِ تصوف و سلوک میں لٹائے و مراقبات کو ذرائع و سسائل کی حیثیت حاصل ہے۔ ”حالِ سفر“ اسی راہ اور ذرائع کی نشاندہی کی ایک کوشش ہے اور بس۔

سفر ہے شرط مسافر نواز بہتیرے  
ہزار ہا شجیر سایہ دار راہ میں ہے  
چونکہ اس میں فقیر کے ذاتی ذوق و حال اور کیفیات و واردات اور بعض خوارق عادت امور کا بیان بھی در آیا ہے۔ اس لیے مبادا کوئی صاحب فتویٰ کا گلوہ داغ دیں---جو ایسا کرنا چاہے، شوق پورا کر لے۔ فقیر فتویٰ کے پتھر کے جواب میں دعا کا پھول پیش کرے گا۔

میرے اولین مخاطب میری اولاد و اخلاف اور شاگردانِ رشید ہیں۔ تاہم کوئی دوسرا بھی استقاضہ کر لے تو یہ اس کا نصیب ہے۔ بقول حضرت حافظ شیرازی رحمۃ اللہ علیہ :

من اگر رندم و گر شیخ چ کارم باکس  
حافظ راز خود و عارف وقت خویشم  
حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”انفاسُ العارفین“

کے صفحہ 17 پر اپنے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرحیم رشیدیہ اور دیگر خاندانی بزرگوں کے روحانی مشاہدات و مکاشفات و کرامات کے احوال قلمبند فرمائے ہیں-- کتاب کی وجہ تصنیف پیان کرتے ہوئے آغاز دیباچہ میں رقم طراز ہیں:

”حمد و صلوٰۃ کے بعد اہل بصیرت پر پوشیدہ نہیں کہ ”حَمَّاَیَاتُ الْمَسَاخَ جُنْدُ مِنْ جُنُودِ اللَّهِ“ (حکایاتِ مشائخ، اللہ کے لشکروں میں سے ایک لشکر ہے) کے قول کے مطابق صوفیاء اور مشائخ کے اقوال و احوال جو کرامت و استقامت کو حاوی ہیں اور ظاہری و باطنی علوم کے جامع ہیں، مبتدیوں کو شوق و رغبت دلاتے ہیں، پختہ کاروں کے لیے وستور و میزان ہوتے ہیں--- خصوصاً اولاد و اخلاف کے لیے آباؤ اجداد کے حالات سننے سے بڑا فائدہ ہوتا ہے--- بسا اوقات صاحبِ صلاحیت کی غیرت کی رگ حرکت میں آ جاتی ہے اور اسے کسی مقام پر پہنچادیتی ہے۔“

اللہ کرے کہ ”حال سفر“ پڑھ کر میری اولاد اور شاگردانِ رشید کی رگِ ہمت پھر ک اٹھے--- اور وہ میری درود شریف کی روایت کو جاری رکھ سکیں--- مجھے جو کچھ ملا درود شریف کی برکت سے نصیب ہوا۔ اس لیے متولیین کو تلقین کی جاتی ہے کہ صحیح و شام ذکر، بسم اللہ شریف، کلمہ طیبہ، کلمہ تجید، استغفار ہر ایک یک صد بار۔

اسِمِ ذات اور وظیفہ محساتِ عشر کے علاوہ اپنی تمام تر ہمت وقت صرف درود شریف کے لیے وقف رکھیں--- اور سال میں آخری عشرہ رمضان شریف میں لیلۃ القدر، شبِ برات، شبِ میلاد النبی ﷺ اور شبِ معراج کو جاگ کر زیادہ سے زیادہ درود شریف کا نذرانہ حضور ﷺ کی خدمتِ اقدس میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کی جائے--- کیا بتاؤں کہ یہ کتنی بڑی دولت ہے۔

کوئی محرم نہیں ملتا جہاں میں  
مجھے کہنا ہے کچھ اپنی زبان میں

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰى مُحَمَّدٍ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ.  
وَعَلٰى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ.

اے میرے پیارے اللہ ﷺ! محمد مصطفیٰ ﷺ، نبی اُمیٰ (مکی) پر اور  
اُن کی آل اور اصحاب پر صلوٰۃ و سلام اور برکتوں (کے پھول) نچھا و فرما۔

## حالِ سفر

دورانِ تعلیم میرے سامنے تین منازل--- اعلیٰ تعلیم، اعلیٰ ملازمت اور اعلیٰ سوسائٹی تھیں۔ گورنمنٹ کالج چکوال سے ایف۔ اے پاس کرنے کے بعد سلسلہ تعلیم منقطع ہو گیا۔ میونسپل آفس چکوال میں بطور کلرک ملازمت کا آغاز کیا اور پرائیویٹ طور پر غشی فاضل، بی۔ اے، ایم۔ اے (اردو، پنجابی) کے امتحانات پاس کیے۔ کلرکی سے ٹیچری اور پھر پروفیسری تک ایک صبر آزمای جدوجہد جاری رکھی۔ اسی دوران میرے ادبی ذوق میں نکھار پیدا ہوتا چلا گیا اور میرے روابط و مراسم اعلیٰ سوسائٹی کے افراد سے بھی استوار ہوتے رہے۔ ایک قلم کار کی حیثیت سے میری نگارشات ممتاز رسائل و جرائد کی زینت بننے اور ریڈیو دی وی سے منظر عام پر آنے لگیں۔ ایک بے نام سے کرب اور مسلسل اخطراب کے تحت شعر و سخن کی بزم آرائیوں میں سکون تلاش کرنے کی کوشش کی۔ آوارگی کا یہ عالم تھا کہ صحیح دم گھر سے نکنا اور فرائض منصبی کی ادائیگی کے بعد نصف شب تک گھر سے غائب رہنا برسوں کا معمول بن گیا۔ رات کو تھکا ہارا جب بستر پر دراز ہوتا اور دن بھر کے مشاغل کے ”حاصل“، کو سامنے دیکھتا تو بے چینی میں کچھ مزید اضافہ ہو جاتا۔ ہر رنگ پھیکا اور ہر سواد و قسمی ثابت ہوتا اور دل پکارا جھٹا۔

جو لازوال ہو وہ سر خوش نہیں ملتی

حیران تھا کہ نامساعد حالات میں اپنی دنیوی ”منازل“ کے حصول کے باوجود یہ بے نام سی بے قراری خلش کیوں دل کا مسلسل روگ بن چکی ہے۔ دل سے پوچھتا:

دلِ ناداں! تجھے ہوا کیا ہے

آخر اس درد کی دوا کیا ہے

--- اور اس درد کی دوا کی تلاش میں سرگردان تھا۔ طبیعت کا تکدد رفزوں تر ہو رہا تھا۔ پریشان تھا کہ کیا کروں۔ ایک دن گھر میں لیٹا ہوا تھا کہ دن بھر کی آوارگی سامنے آئی۔ --- بے چینی بڑھی تو عجیب بے بسی کی کیفیت میں آنسو بہہ نکلے اور بے اختیار میری زبان سے ”اللہ“ نکلا۔ آواز دل کی گہرائیوں سے نکلی تھی اور اس میں کچھ اتنا درد، اتنا کرب تھا کہ مجھے یوں محسوس ہوا جیسے میں موم کی طرح پکھل چلا ہوں۔ --- انہی دنوں درود شریف ورد زبان رہنے لگا۔ --- اور نماز میں سکون ملنے لگا۔ --- اس کا اثر یہ ہوا کہ قربِ الہی کی راہ پر چلنے کی طلب دل میں شدت سے جاگ اٹھی۔ --- اور پھر میرے اللہ نے اس بندہ عاصی کے دل میں اپنی محبت پیدا کر دی۔ --- ایک عجیب سی کسک بخشش دی۔

اس محبوبِ حقیقی کو کہاں ڈھونڈوں۔ --- اس تک کیسے پہنچوں۔ --- زمین پر تو اس کی ذاتی تخلیّات کا مظہر کعبہ ہے۔ --- شاید وہاں پہنچ کر درد کا درماں ملے۔

یارو! کیسا منظر ہوگا

باغِ جو کعبہ سے لپٹے گا

اور پھر حرفِ تمنا، ایک پکار، ایک دعا میں ڈھل گیا:

توں عرشیں تے میں آں فرشیں

اُڈاں اُڈاں نہ سکاں

نیویاں تھانوں اُتے گھلتا

تھلیوں ہٹ ہٹ تکاں

لہو دے اندروں ہملاں مگیاں

اکھیوں تھک گئی لو

میں تے اچا ہو نہیں سکدا

ٹوں ای نیواں ہو

عرش و فرش کے مالک نے یہ فریاد سنی تو فرش سے عرش تک پہنچانے والے

ایک مرد کامل کے قدموں میں پہنچا دیا--- ایک وسیلہ بنادیا۔

برادر بزرگ قاضی غلام علی صاحب سے حضرت مولانا اللہ یار خان (رحمۃ اللہ علیہ) کے

منارہ میں حلقہ ذکر کا تذکرہ کئی بار سنا تھا--- ایک دن ”پاک ہوٹل“، چکوال میں

بیٹھا تھا کہ اچانک وہی کسک پھر عود کر آئی--- اچانک دل میں خیال آیا کہ منارہ

چلانا چاہیے۔ شاید گوہر مقصود حاصل ہو جائے--- باہر نگاہ پڑی تو اعوان بس سروں

کی سر گودھا جانے والی لاری ہوٹل کے سامنے آ کر کی--- لپک کر اس میں بیٹھ

گیا--- یہ 29 جولائی 1975ء کا واقعہ ہے--- اور پھر منارہ پہنچا۔ استادِ مکرم

کو دیکھا تو دیکھتا ہی رہ گیا۔ سادگی کی تصویر--- اس شخصیت میں بلا کی کشش

تھی۔ سادہ سی چار پائی پر سادہ سا بستر لگا ہوا تھا اور آپ سادہ لباس میں ملبوس

ج جہاں عشق حقیقی پایا مونہوں نہ کجھ الاون ہو  
 ذکر فکر وچ رہن ہمیشہ دم نوں قید لگاون ہو  
 سرّی، قلبی، روحی، صوری، انھی، خفی کماون ہو  
 میں قربان تہاں توں باہو جیہڑے اکس نگاہ جگاون ہو  
 ذکر کے دوران محسوس ہوا کہ یہاں محض پیر صاحب کی زیارت ہی کافی نہیں سمجھی  
 جاتی بلکہ عملاً راہِ طریقت پر گامزرن بھی کیا جاتا ہے --- ذکر کے بعد حضرت جی رحمۃ اللہ علیہ  
 کی مجلس میں جا کر بیٹھ گیا --- کچھ عجیب سکون پرور فضاظی کہ وہاں سے اٹھنے کو  
 جی نہ چاہا --- اور گھر لوٹنے کی بجائے وہیں رات قیام کرنے کا فیصلہ کر لیا۔

مغرب کی نماز کے بعد حضرت جی رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کرنا شروع کیا۔ لٹائے کے

دوران کیف و سرور کا عجائب عالم تھا۔ بعد ازاں مراقبات میں تھوڑی تھوڑی دیر بعد جب چلو مقامِ احادیث، مقامِ معیت، مقامِ اقربیت، فنا فی اللہ، بقاء باللہ، سالک الحجذ و بی، منازلی بالا، سیر کعبہ، روضہ اطہر اور دربار اقدس ﷺ کے الفاظ گوئنے لگے تو یوں محسوس ہوا کہ یہ قافلہ سالکاں عالم بالا کے سفر پر جادہ پیا ہو چکا ہے اور میں بد نصیب پیچھے بے دست و پابیٹھا ہوں۔

اس کے بعد نمازِ عشاء ادا کی گئی اور گھروں میں نم و گداز گدیلوں پر محو استراحت ہونے والے عام پھوہڑوں پر دراز ہو گئے۔

سحرِ دم آواز آئی۔۔۔ ”بھائی صاحب! اُٹھیے“۔۔۔ معلوم ہوا کہ نمازِ تہجد یہاں کا ایک لازمی پروگرام ہے۔۔۔ جب حضرت جی رحیمیہ نے ذکر کرانا شروع کیا تو بے وقت اٹھنے کے تکددرنے بے حد خوشگوار صورت اختیار کر لی۔۔۔ ذکر کے بعد نمازِ نجرا ادا کی گئی۔۔۔

مسجد سے اٹھ کر سکول میں آگئے۔۔۔ یہاں کتابوں کا ایک اسٹال نظر آیا۔۔۔ حضرت جی رحیمیہ کی تصوف و سلوک پر شاہ کار کتاب ”دلالیٰ السلوک“ اٹھائی اور پھر جو پڑھنا شروع کیا تو ایسا محو ہوا کہ تین صد صفحات کی کتاب اوّل تا آخر ایک نشست میں پڑھ کر اٹھا۔ مطالعہ کے بعد دل و دماغ کی دنیا میں جیسے ززلہ سا آگیا ہوا اور کج فکری اور بے یقینی کے بادل یکسر چھٹ گئے ہوں۔۔۔ کیف و سرور اور ایمان و ایقان کی ایک لازوال قوت سے دل معمور ہو گیا۔۔۔ اور محسوس ہوا کہ یہی وہ خلا تھا جسے پُر کرنے سے دنبوی نعمتیں اور محفل ہائے نگین یکسر عاری تھیں۔ یہ

کیفیت مندرجہ ذیل اشعار میں ڈھل گئی:

میری نظروں میں فروزاں اک مہ کامل رہا  
رات بزم ذکر میں اے دوست! میں شامل رہا  
دست بوسی میں بھی کرلوں گا رسول اللہ ﷺ کی  
گر کرم حضرت ﷺ کا میرے حال میں شامل رہا  
آنکھ میری گھل گئی لیکن بہت افسوس ہے  
ہائے! وہ مددت کہ جس میں کاہل و غافل رہا  
ہو گیا بھر طریقت میں ہوں میں بھی غوطہ زن  
شکر ایزد، اب نہیں شرمندہ ساحل رہا  
دیکھتا ہوں میں ردائے تیرگی کو چاک چاک  
نور کے آگے نہیں پرده کوئی حائل رہا  
شکر ایزد، دور میں میرے ہے چپکا آفتاب  
فیض سے جس کے نہیں محروم میرا دل رہا  
زندگی ساری کٹی خُرماں میں لیکن کمال!  
ان محافل میں جو گزرا وقت وہ حاصل رہا  
دوسرے دن دوران ذکر کچھ انتہائی خوبصورت نقش وزگار کی تختیاں سینما  
سلا نیڈ کی طرح نگاہوں کے سامنے سے گزرنے لگیں۔ ایسی چتر کاری کے دل  
آویز نہ نہ نہ اور رنگوں کا حسین امتران تھا جو مسجد وزیر خان لاہور کی نقاشی سے بھی

لاکھوں درجہ دلفریب ہو--- ذکر کے بعد ایک ساتھی نے پوچھا: ”کمال صاحب! کوئی انوارات بھی نظر آتے ہیں؟“ میں نے بتایا کہ آج حسین نقش و نگار دیکھے ہیں--- کہنے لگا--- ”آئیں آپ کو ایک ساتھی کے پاس لے چلوں--- وہ صاحبِ کشف ہیں۔ آپ کے لائف کی حالت بتا دیں گے۔“ ان کے پاس گئے۔ موصوف نے میرے سینہ پر نگاہ ڈالی اور دوسرے لمحہ کہنے لگے۔ ”آپ کے تین لائفِ متور ہو چکے ہیں--- اور دو ذرا مدد ہیں۔ کل تک انشاء اللہ تعالیٰ وہ بھی روشن ہو جائیں گے۔“

میں نے حیرت زدہ ہو کر پوچھا --- آپ کو کیسے پتہ چلا؟ --- مسکرا کر فرمانے لگے--- ”آپ کو جو نقش نظر آئے ہیں ان میں سفید، سبز، سرخ، سنہری رنگ تھے نا۔ جب نیلے اور سیاہ رنگ بھی دکھائی دیں تو سمجھ لیجیے کہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے آپ کے تمام لائفِ متور ہو گئے،--- مگر اتنی جلدی؟--- ”جی ہاں! حضرت جی راشمیہ سالوں کا روحانی سفرِ دنوں میں طے کراتے ہیں۔“ --- چنانچہ وہی ہوا۔ دوسرے دن ان نقش میں نیلے اور کالے رنگوں کا بھی اضافہ ہو گیا۔

حالت یہ تھی کہ صبح ہوتی تو سوچتا شام کو گھر چلا جاؤں گا۔ آج دن یہیں گزار لوں--- شام ہوتی تو کہترات گزار لوں صبح چلا جاؤں گا--- ایک گھنٹہ گزارنے آیا تھا مگر چار دن بیت گئے--- یہاں سے جانے کو جی ہی نہیں چاہتا تھا۔ آخر بادلِ نخواستہ گھر لوٹ آیا۔ پندرہ سالوں میں یہ پہلا دن تھا کہ چکوال پیش کر کسی شاعر دوست سے ملے بغیر سیدھا گھر چلا گیا۔

نمازِ مغرب کے بعد ذکر کیا، کھانا کھایا، عشاء کی نماز پڑھی اور بستر پر دراز ہو گیا۔ دعا کرنے لگا۔ یا اللہ! وہاں تو تہجد نصیب ہو جاتی تھی، یہاں کون جگائے گا۔ گھری نیند کی آغوش میں تھا کہ دفعتاً جھٹکا ساگا۔ آنکھ کھل گئی۔ یہ جھٹکا بڑا سرور انگیز تھا۔ گھری دیکھی تو وہی وقت تھا جب منارہ میں نمازِ تہجد کے لیے جانے کا معمول تھا۔۔۔ اللہ کا شکر ادا کیا۔ وضو کیا، نوافل پڑھے، ذکر کیا، صبح کی نماز ادا کی۔ حسب معمول ناشتہ کیا۔ داڑھی کئی دنوں سے بڑھی ہوئی تھی، شیو کرنے بیٹھ گیا۔ چہرے پر صابن لگایا، سیفٹی ہاتھ میں لی تو دفعتاً خیال آیا کہ اب تک نفس کو خوش کرنے کے لیے کیا کیا فیشن اپنائے ہیں۔ لباس کے کیا کیا ڈیزائن اختیار کیے ہیں۔ اب اگر اللہ کے راستے پر چل نکلے ہو اور اس پر یقین ہے تو کم از کم حلیہ ہی رسولِ کریم ﷺ جیسا بنالو۔۔۔ خیال آتے ہی ہاتھ رک گیا۔ سیفٹی کا رخ بدل گیا جس نے چہرے کو خط سے مزین کر دیا۔

حلقةِ ذکر میں داخل ہو کر دعوتِ ذکر کا احساس و شوق اس شدت سے پیدا ہوا کہ جی چاہتا کہ چیخ چیخ کر ہو کا دوں کہ تشنہ کا موآو! اس ٹھاٹھیں مارتے سمندر سے جی بھر کر پیاس بجھاؤ۔ میری دعوتِ ذکر کی یہ دھن دیکھ کر یار لوگ پھینتی کستے: ”کمال صاحب کو کوئی آدمی نہ ملے تو پھر ہی کو دعوتِ ذکر دے ڈالتے ہیں۔“

پھر رحمتِ حق نے یاوری فرمائی تو حضرت جی ﷺ نے 25 جولائی 1976ء کو حضور ﷺ کی خدمتِ اقدس میں روحانی بیعت کے لیے پیش کیا۔ میں تو ایک سال سے اس مقدس لمحہ کا بے چینی سے منتظر تھا۔۔۔ حضور ﷺ کے دستِ اقدس میں اس گنگہگار کے ہاتھ؟۔۔۔ کہاں میں کہاں یہ مقام اللہ اللہ۔۔۔ میں

دھاڑیں مار مار کر رو رہا تھا۔ رِقت کی کچھ عجیب کیفیت تھی--- میں اپنی تمام تر کوشش کے باوصف اس کیفیت کو الفاظ کا جامہ پہنانے سے قاصر ہوں۔

شیخ المکرم کے فیضان نظر کی کچھ عجیب اور نرمائی شان تھی، تاثیر تھی، کیفیت تھی --- تشنہ کامانِ حق جو حق در جو حق آتے رہے اور سیراب ہو ہو کر جاتے رہے۔ جو بھی آیا، ظرف واستعداد کے مطابق با مراد گیا اور ہر کسی پر اللہ و رسول ﷺ کا رنگ چڑھا دیا۔ ان کے فیض نگاہ نے نجانے کتنے سنگریزوں کو رشکِ لعل و گوہر بنا دیا۔ کتنے اپاہجوں کو وہ بال و پر عطا کیے کہ ہفت افلاک اور عرشِ عظیم ان کی روحوں کی جولان گاہ بن کر رہ گئے۔ کتنے ناکاروں کو روحانی طور پر حضور ﷺ کے دربارِ اقدس میں باریابی کے بے مثال شرف سے سرفراز فرمایا۔ فقیر اس قلزمِ فیضان سے دس سال رج کر سیراب ہوتا رہا۔ تا آنکہ وہ 19 فروری 1984ء کو اپنے محبوبِ حقیقی سے جا ملے۔ آپ ﷺ کے وصال پر یہ قطعہ تاریخ صادر ہوا۔

”میرے استادِ مکرم، قلزمِ فیضانِ عصر“

آفتابِ رُشد تھے وہ، آسمانِ شکر و صبر

عرش پیا جن کی کرتی تھی توجہ بے گماں

راہ وہ دشوار تر اب ہو گئی ہے ساکاں!

غیب سے آئی ندا یہ بھر تاریخ وصال

”مصرعہ اول کا پہلا لفظ باقی سے نکال“

مصرعہ اول کے پہلے لفظ ”میرے“ کے اعداد 260 اور باقی الفاظ کے اعداد 2244 بنتے ہیں۔ پہلے اعداد کو دوسرے اعداد سے تفہیق کرنے پر شیخ المکرّم کا سالی وصال 1984ء برآمد ہوتا ہے۔

تصوف و سلوک، اصلاحِ نفس، تزکیہ باطن یا بالفاظِ دیگر تعمیر سیرت کا نام ہے۔ اور تعمیر سیرت کی عمارت کا اساسی پھر ہستی باری تعالیٰ پر ایمان و ایقان ہے۔ ہاں وہ ذاتِ باری تعالیٰ کہ ایک مخفی خزانہ تھی۔ اس نے چاہا کہ پہچانا جائے، اس ارادے کی تکمیل میں کائنات وجود پذیر ہوئی اور بے کران ولا انتہا کائنات کے اس کرۂ زمین کو گوناگون مخلوقات سے آباد اور حضرتِ انسان کو اشرفِ مخلوقات کا درجہ دے کر ان سب کو اس کی خدمت کے لیے اس کے زیرِ نگیں کر دیا گیا اور غایتِ تخلیقِ انسانی محض عبادتِ الٰہی قرار دی گئی۔

وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَنَ إِلَّا يَعْبُدُونِ ۝ (سورة الدّاریات، 51، 56)

”اور ہم نے جن اور انسان کو پیدا ہی عبادت کے لیے کیا ہے۔“

اسی حقیقت کا اعلان ہے اور طریقہ عبادت سکھانے اور ضابطہ حیات پر چلانے کے لیے ہر دور میں انبیاء کرام علیہما السلام کو مبعوث کیا جاتا رہا۔ ان میں سے چند کو اولو العزم رسول کے منصب سے نوازا اور ہمارے آقا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو سب کا سردار و امام بنایا گیا۔ گویا تاجدارِ کوئین کا وجودِ مسعود خلاصہ کائنات تھہرا یا گیا۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ

أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوُا عَلَيْهِمْ أَيْتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمْ الْكِتَبَ

وَالْحِكْمَةَ (سورة آل عمران : 3, 164)

”حقیقت میں اللہ نے مسلمانوں پر بڑا احسان کیا ہے کہ انہی میں سے ایک رسول بھیجا جو ان کو اس کی آیتیں پڑھ کر سناتا اور انہیں پاک صاف کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔“

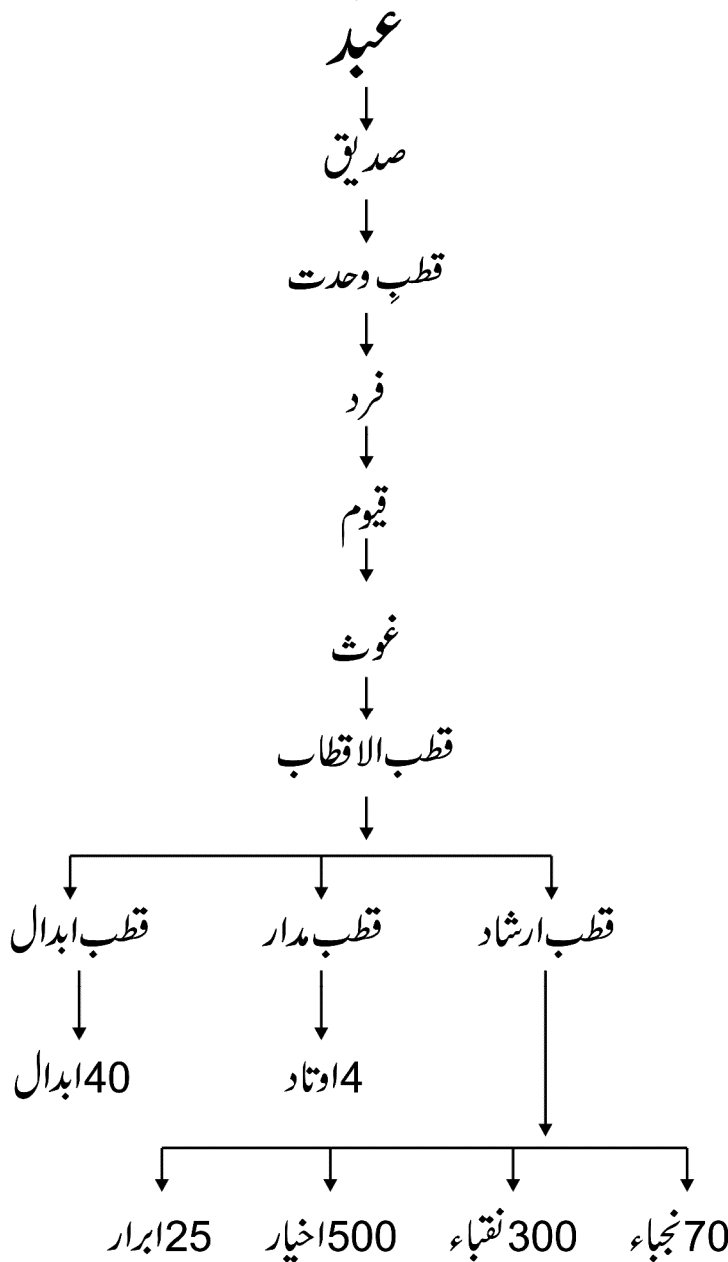
گویا آنحضرت ﷺ نے مسلمانوں کی تعلیم و تربیت کے لیے دو انداز اختیار فرمائے۔ ایک علمی وہنی اور دوسرا روحانی و قلبی۔ پہلے طریقے سے آپ ﷺ نے قرآن کریم کی آیات و احکام اور دیگر اصول حیات و حکمت سکھائے۔۔۔ اور دوسرا طریقے سے اپنی نگاہ کیمیا اثر کے فیض سے ایمان لانے والوں کے شیشہ ہائے قلوب سے قبل از اسلام گناہوں اور غیر اللہ کی محبت کی تمام تر کثافت اور زنگ اتار کر اللہ کریم کے لیے شدید محبت کا رنگ اجاگر فرمادیا۔ پہلا طریقہ زبان و بیان سے متعلق ہے اور دوسرا طریقہ القائی و انعکاسی اثرات کا حامل تھا۔ یہی وجہ تھی کہ جو ہنی کوئی شخص ایمان لانے کی غرض سے آپ ﷺ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا، اس کے قلب پر ایک نگاہ مجرز اثر پڑی اور وہ نفس کی تمام تر آلاتشوں اور وساویں شیطانی سے پاک صاف ہو گیا۔۔۔ صحابی بن گیا۔ اسی روحانی تربیت کا یہ اعجاز تھا کہ صحبت رسالت آب ﷺ میں پہنچ کر ہر کوئی اپنی اپنی استعداد کے مطابق عالم، فقیہ، مفسر، حاکم، سفیر اور جریل بن کر ایمان و ایقان کی قوتِ لازوال سے ملاماں ہو جاتا ہے۔

جس طرف پشم محمد ﷺ کے اشارے ہو گئے

جتنے ذرے سامنے آئے ستارے ہو گئے

روحانی تربیت کا یہی وہ نسخہ کیمیا ہے جو رسول اکرم ﷺ اور صحابہ کرامؐ کے واسطہ سے سینہ بہ سینہ اُمّت مسلمہ میں جاری رہ کرتا قیامت ظلمت گزین قلوب کو نور نور کرتا رہے گا۔۔۔ دین متنین کا یہی وہ روحانی رُخ ہے جو علمائے ظاہر کے ہاں قطعاً مفقود رہا ہے۔ حتیٰ کہ حضرت امام غزالی رضی اللہ عنہ، حضرت امام رازی رضی اللہ عنہ اور حضرت مولانا رومی رضی اللہ عنہ جیسے یکتائے روزگار علماء و فضلاء اپنے تمام تر ظاہری کمالاتِ علمی کے باوصف روحانی کسبِ فیوض کے لیے درویشان خدامست حضرت شیخ بولی فارمدی رضی اللہ عنہ، حضرت بُحْم الدین کبریٰ رضی اللہ عنہ اور حضرت شمس تبریزی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہو کر زانوئے ادب تھہ کرنے پر مجبور ہوئے۔۔۔ اس لیے کہ یہ وہ دولتِ عظیمی ہے جو کتابوں کے سفینوں کی بجائے مردانِ کامل کے سینوں کے گنجینوں میں مستور ہوتی ہے اور اسے الفاظ و عبارت کی بجائے عملِ انکاس والقاء کے ذریعہ سینہ شیخ سے اخذ کیا جاتا ہے۔۔۔ اور اسی روحانی ”توجه“ کے زیر اثر روح سالک ان وراء الوراء روحانی منازل کی طرف گرم پرواز اور عرش پیا ہوتی ہے جہاں ستارے گرد راہ کی صورت کہیں دور پیچھے رہ جاتے ہیں۔ یہی رسول اکرم ﷺ کی وہ روحانی میراث ہے جو ہر دور میں اولیائے کرام رضی اللہ عنہم کو دلیعت رہی اور تا قیامت منتقل ہوتی رہے گی۔۔۔ انہی اولیائے کرام رضی اللہ عنہم میں سے بعض کو خصوصی روحانی مناصب سے نوازا جاتا ہے، انہی کے وجود کی ظاہری و باطنی برکات سے رحمتِ الہی اہل عالم کے شامل حال ہوتی ہے۔

ان مناصب کی تفصیل حسب ذیل ہے:



اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں اپنے انبیاء و رسول کو کہیں عبد اور کہیں صدیق سے خطاب فرمایا ہے---

سورۃ النساء کی آیت نمبر 69 میں ارشاد ہوتا ہے:

وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيقِينَ .....

”اور جو شخص اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کا کہنا مان لے گا تو ایسے اشخاص بھی ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا یعنی انبیاء اور صدیقین---“

اور سورۃ مریم کی آیت نمبر 41 میں فرمایا:

وَ اذْكُرُ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ لَإِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا

”اور اس کتاب میں ابراہیم ﷺ کا ذکر کیجیے وہ صدیق اور نبی تھے۔“ اور سورۃ ص

کی آیت نمبر 41 میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَ اذْكُرْ عَبْدَنَا إِبْرَاهِيمَ

”اور ہمارے عبد ایوب ﷺ کو یاد کیجیے۔“

اور حضور ﷺ کے متعلق ”عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ“ اسی کی طرف اشارہ ہے۔

ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

حَدَّثَ أَنَّسُ بْنُ مَالِكٍ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ الْبَيْهِيَّ مَعْدَ

اُحْدًا مَّعَ ابْوَبْكَرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ فَرَجَفَ بِهِمْ فَضَرَبَهُ

بِرِّ جِلْهِ فَقَالَ اثْبِتُ اُحْدُ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ نَبِيٌّ وَصَدِيقٌ

وَشَهِيدٌ ان. (رواه في البخاري والمشكوة)

”حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ ایک روز اُحد پہاڑ پر چڑھے اور آپ ﷺ کے ساتھ ابو بکر رض، عمر رض اور عثمان رض تھے، ان کے باعث پہاڑ ہلنے لگا تو آپ ﷺ نے اپنے پاؤں سے اس کو اشارہ کیا کہ ”اے اُحد ٹھہر جا کیونکہ تیرے اوپر ایک نبی، ایک صدیق اور دو شہید ہیں۔“

گویا صدیق، عبد اور نبی میں اتنا قریبی اتصال ہے کہ جہاں صدیقیت و عبدیت کی حد ختم ہوتی ہے وہاں سے حدِ نبوت کا آغاز ہوتا ہے۔

منصب عبد کے متعلق حضرت شیخ احمد سرہندي مجدد الف ثانی رض دفتر اول کے مکتب 30 میں یوں نشان دی فرماتے ہیں --- ”لہذا مراتب ولایت کی انتہا مقام عبدیت ہے۔ ولایت کے درجات میں مقام عبدیت سے اوپر کوئی مقام نہیں---“

منصب صدیق کے بارے میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ریاضۃ الرحمۃ ”إِذَا لِحْفَاءُ“ صفحہ 12 پر یوں رقمراز ہیں:

”صدیق کے معنی بڑا سچا اور شریعت میں ایک خاص مرتبہ ہے جس کی سرحد نبوت کی سرحد سے ملی ہوئی ہے۔“

حضرت موصوف نے اپنے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرحیم رشتیہ کے ایک خواب کا تذکرہ اپنی کتاب ”الْنَّفَاسُ الْعَارِفُونَ“ کے صفحہ 37 پر بایں الفاظ کیا ہے: ”پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے میری روح کو اپنی روح میں لے لیا اور مقام صدقیقت جو ولایت کی انتہا ہے، سے گزار دیا۔“

قیوم کے متعلق حضرت امام ربانی رشتیہ دفتر دوئم کے مکتوب 74 میں فرماتے ہیں: ”وہ عارف جو قیوم کے منصب پر فائز ہو، وزیر کا حکم رکھتا ہے کہ مخلوق کے اہم امور کا تعلق اسی سے ہے۔ گوانعام تو بادشاہ کی طرف سے ہوتے ہیں مگر وہ وزیر کی وساطت سے ملتے ہیں۔“

عبد، صدقیق اور قطب وحدت کے مناصب صحابہ کرام اور خیر القرون کے دور سے مختص تھے۔ تاہم زمانہ ما بعد میں بھی بعض خصوصی حالات میں قلیل حضرات کو ان میں سے بعض مناصب سے نوازا جاتا رہا۔ جب بھی اسلام پر کوئی افتاد پڑی اور محسوس کیا گیا کہ ظلمت کا مقابلہ غوث کی قوت سے نہیں کیا جا سکتا تو عمومی ڈگر سے ہٹ کر کسی اللہ کے بندے کو غوث کی بجائے کسی اونچے منصب پر فائز کیا گیا تاکہ وہ اپنی روحانی توجہ کی قوت سے لادینیت کی ظلمت کو دین کے اجائے میں بدل سکے۔ مثلاً شیخ عبدالقادر جیلانی رشتیہ ”عبد“، حضرت امام غزالی رشتیہ ”صدقیق“ اور حضرت مجدد الف ثانی رشتیہ ”قطب وحدت“ تھے۔ یاد رہے کہ اشتراک منصب و منازل کے باوصف انبیاء کرام علیہما السلام، صحابہ کرام اور اولیائے کرام رشتیہ کے درجہ، شان اور شرف میں بڑا فرق ہوتا ہے۔ غوث اور نچلے مناصب ہر زمانہ میں ہوتے

ہیں لیکن بڑے مناصب خاص حالات میں۔ غوث تمام دنیا کی روحانی حکومت کا صدر ہوتا ہے اور چاروں اقطاب اس کے وزراء کا درجہ رکھتے ہیں۔ ان میں قطب الاقطب بطور سیکرٹری فرائض انجام دیتا ہے۔ سنیارٹی کے لحاظ سے پہلے قطب الاقطب، پھر قطب ارشاد، پھر قطب مدار اور پھر قطب ابدال آتا ہے۔ قطب مدار کو بقاء عالم کا سبب بنایا جاتا ہے۔ قطب ابدال کا وجود بقاء سے متعلق امور میں وصول فیض کا ذریعہ ہے۔ اس لیے پیدائش، رزق، مصائب، صحت و آرام کے حاصل ہونے کا تعلق قطب ابدال کے فیض سے مخصوص ہے۔ اور ایمان، ہدایت، توبہ اور امورِ خیر کی توفیق قطب ارشاد کے فیض کا نتیجہ ہے۔ پھر ابدال، اوتاد، نجاء، نقباء، اخیار اور ابراہ ہوتے ہیں۔ یہ سب اپنی الگ الگ شاخوں کے باوجود منصب میں تقریباً مساوی ہوتے ہیں۔ اگر دنیا کو چالیس براہمکوں میں تقسیم کیا جائے تو ہر ملک کا سربراہ ابدال ہوگا۔ پھر نیچے گاؤں تک اولیاء کا نظام پھیلا ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمتِ عالیہ سے حضرت خضر علیہ السلام اور حضرت الیاس علیہ السلام کو تکونی امور میں ہر دور کے لیے قطب مدار اور قطب ابدال کا معاون ٹھہرایا ہے۔ اور اوتاد و ابدال جیسے اپنے اقطاب کے ماتحت ہوتے ہیں ویسے ہی وہ مذکورہ بالا ہستیوں کے بھی تابع ہو کر تکونی امور انجام دیتے ہیں۔ یہ دونوں بزرگ ولایت کی قلندری شاخ کے سربراہ کا درجہ رکھتے ہیں۔ ایک منصب رجسٹرار کا بھی ہوتا ہے۔ حضور ﷺ کے وسیع سیکرٹریٹ کے سربراہ حضرت علیؓ ہے۔ اس سیکرٹریٹ اور اولیائے زمانہ کے درمیان ایک ضروری کڑی حضرت شیخ عبدالقدار جملانی رضی اللہ عنہ ہے۔ مگر بعض اوقات غیر معمولی حالات میں ضابطوں کی

کارروائی مختصر کرنے کے لیے کسی منصب دار کو براہ راست مرکزی سیکرٹریٹ سے منسلک کر دیا جاتا ہے۔ اسے رجسٹرار سے موسم کیا جاتا ہے۔ ان اصحاب مناصب کی روحانی توجہ کی قوت ان کے منصب کے اعتبار سے ایک دوسرے سے سو گنا فزuoں تر ہوتی ہے۔ یعنی قطبُ الاقطاب کی سو بار توجہ غوث کی ایک بار توجہ کے مساوی ہے۔ اس حساب سے عبد کی توجہ کی قوت قطبِ ابدال کی قوت سے دس سنکھ گنا زیادہ ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ غوث کے اوپر والے اولیائے کرام رضی اللہ عنہم اپنی قوت کی شدت کے باعث سالوں کا روحانی سفرِ دنوں میں طے کرانے کے اہل ہوتے ہیں اور اپنی غیبی توجہ سے بھی منازلِ سلوک طے کر سکتے ہیں۔

وہ انسانی تعلیم و تربیت کا دائرہ عمل قلب انسانی سے شروع ہوتا ہے۔ چنانچہ

حدیث مبارکہ ہے:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :إِنَّ فِي الْجَسَدِ  
لَمُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ  
فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقُلُبُ .

(رواه في البخاري والمسلم والمشكوة)

”رسول اکرم ﷺ نے فرمایا کہ انسان کے جسم میں گوشت کا ایک ٹکڑا ہے۔ وہ اگر ٹھیک ہو جائے تو سارا جسم درست ہو جاتا ہے اور اگر وہ خراب ہو جائے تو سارا جسم فاسد ہو جاتا ہے۔ سنو! وہ دل ہے۔“

حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ ”کیمیائے سعادت“ کے صفحہ 81 پر دل کے متعلق یوں ارشاد فرماتے ہیں:

”حقیقت یہ ہے کہ عالم بیداری میں بھی اگر کوئی شخص ریاضت و مجاہدہ سے کام لے اور دل کو غصہ و شہوت اور اخلاقی بد کے چنگل میں نہ پھنسنے دے۔ اس جہاں سے روگرداں ہو کر گوشہ خلوت اختیار کر لے، آنکھیں بند کر لے اور حواس کو معطل کر دے اور دل کی عالمِ ملکوت سے مناسبت پیدا کرے اور وہ یوں کہ ہمیشہ اور مسلسل زبان کی بجائے دل سے اللہ اللہ کہا کرے۔ یہاں تک کہ اپنے آپ سے بے خبر ہو جائے اور سوائے ذاتِ باری تعالیٰ کے کسی چیز کی سُدھ بُدھ نہ رہے، تو خواہ وہ بیدار ہی کیوں نہ ہو روزِ دل اس پر کشادہ رہے گا اور جو کچھ دوسرے لوگ خواب میں دیکھتے ہیں وہ اسے بیداری میں دیکھے گا اور ارواح نیک اور فرشتے اسے حسین و جمیل صورتوں میں دکھائی دینے لگیں گے۔ ایسا شخص پیغمبروں کو بھی دیکھنے لگتا ہے اور ان سے فوائد حاصل کرتا ہے اور ان کی امداد سے مشرف ہوتا ہے اور فرشتے زمین و آسمان کے ہر گوشے کو اس پر بے نقاب کر دیتے ہیں اور جس شخص پر یہ راز کھل جائے اس سے کارہائے عظیم دیکھنے میں آتے ہیں۔ یہاں تک کہ ان کی صفت کرنا محال ہے۔“

مزید برآل صاحب موصوف اپنی ایک دوسری کتاب ”الْمُنْقَذُ مِنَ  
الضَّلَالِ“ میں فرماتے ہیں:

”بیٹے! قلب کو چکانے کا فن سیکھو۔ مگر یاد رکھو اس کے مدعی بہت  
مگر جانے والے خال ہوں گے۔“

غفلت اور گناہ سے قلب سقیم ہو جاتا ہے اور اسے قلب سلیم میں بد لئے کے  
لیے نسخہ شفاء بزبان ہادی برحق ﷺ صرف ذکرِ الہی ہے۔ چنانچہ ارشادِ گرامی ہے:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ  
كَانَ يَقُولُ لِكُلِّ شَيْءٍ صِقَالَةٌ وَصِقَالَةٌ الْقُلُوبُ ذِكْرُ اللَّهِ  
وَمَا مِنْ شَيْءٍ أَنْجَى مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ قَالُوا وَلَا  
الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَالَ: وَلَا أَنْ يَضُربَ بِسَيِيفِهِ حَتَّى  
يُقْطِعَ.

(رواه فی البیهقی)

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم حضور ﷺ سے روایت کرتے ہیں  
کہ بیشک آپ ﷺ فرمایا کرتے تھے کہ ہر چیز کو صاف کرنے  
کے لیے کوئی دوسری چیز ہوتی ہے اور دلوں کو صاف کرنے کی چیز  
اللہ کا ذکر ہے۔ ذکرِ الہی سے بڑھ کر اللہ کے عذاب سے نجات  
دلانے والی کوئی چیز نہیں۔ صحابہ کرام نے عرض کیا، کیا جہاد فی  
سبیلِ اللہ بھی نہیں؟ فرمایا نہیں، خواہ لڑتے لڑتے (مجاہد کی) تلوار  
کے ٹکڑے بھی ہو جائیں۔“

ذکر الہی کے باب میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

1- وَادْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۝ (سورة الدّهْر: 25, 76)

”صحیح وشام اپنے رب کے نام کا ذکر کرو۔“

2- آلَّا يَذْكُرَ اللَّهَ تَطْمِئْنُ الْقُلُوبُ ۝ (سورة الرعد: 13, 28)

”سنوا! دلوں کا سکون تو اللہ کے ذکر میں ہے۔“

3- فِإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَادْكُرُوا اللَّهَ قِيمًا وَقُوَّدًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ۝

(سورة النساء: 4, 103)

”پھر جب تم نماز پڑھ چکو تو اُنھے، بیٹھنے اور لیٹے اللہ کا ذکر کرو۔“

4- يَا يَهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۝ وَسِبْحَوْهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۝ (سورة الاحزاب: 33, 41-42)

”اے ایمان والو! اللہ کا ذکر بہت کثرت سے کرو۔ (خصوصاً) صحیح

شام اس کی تسبیح کیا کرو۔“

5- وَادْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضْرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ

بِالْغُدُوِّ وَالْاَصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغُفَّلِينَ۔ (سورة الاعراف: 7, 205)

”اور اپنے رب کا ذکر عاجزی اور خوف سے دل میں اور دھیکی آواز

سے صحیح وشام کیا کرو اور غافلین میں سے نہ ہو۔“

ایک حدیث شریف میں آیا ہے:

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

قَالَ لَأَنِّي أَقْعُدُ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى مِنْ صَلْوَةِ  
 الْغَدَوَةِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَعْنِقَ أَرْبَعَةَ  
 مِنْ وُلْدِ اسْمَاعِيلَ وَلَأَنِّي أَقْعُدُ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللَّهَ مِنْ  
 صَلْوَةِ الْعَصْرِ إِلَى أَنْ تَغُرُّبَ الشَّمْسُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ  
 أَعْنِقَ أَرْبَعَةَ۔ (رواه ابو داؤد وفي المشكوة)

”حضرت انس عليه السلام روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے صحیح کی نماز کے بعد سے سورج نکلنے تک اللہ کا ذکر کرنے والے لوگوں کے ساتھ بیٹھنا اس سے زیادہ پسند ہے کہ میں حضرت اسماعیل عليه السلام کی نسل کے چار غلاموں کو آزاد کر دوں۔ اور میں ان لوگوں کے ساتھ بیٹھوں جو عصر کی نماز کے بعد سے سورج ڈوبنے تک اللہ کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔ یہ مجھے اس سے زیادہ محبوب ہے کہ میں چار غلام آزاد کروں۔“

سبحان اللہ! اللہ جل جلالہ کا ذکر کرنے کی کیا شان ہے کہ محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم ان کے ساتھ بیٹھنا پسند فرماتے ہیں --- اور پھر یہ ذرہ نوازی صرف آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہی طرف سے نہیں بلکہ خود رب العالمین اپنے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کو ارشاد فرماتے ہیں:

وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدْوَةِ وَالْعَشِّيِّ۔  
 (سورة الکھف: 18)

”اے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان لوگوں کے ساتھ اپنے آپ کو

روکے رکھیے (بیٹھیے) جو اپنے رب کو صبح و شام پکارتے ہیں۔“

حضور ﷺ نے ایک حدیث شریف میں حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ کو یہ

ہدایت فرمائی:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْكَ بِتَلَاوَةِ

الْقُرْآنِ وَذِكْرُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَإِنَّهُ ذِكْرُ لَكَ فِي السَّمَاوَاتِ وَنُورٌ

لَكَ فِي الْأَرْضِ۔ (الترغیب والترہیب، علامہ عبد العظیم

منذری)

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تلاوت قرآن کو لازم پکڑ اور ذکر

اللہ کیا کر۔ کیونکہ اس سے آسمان میں تیرا ذکر ہوگا اور زمین میں

تیرے لیے نور ہوگا۔“

اس میں ”تلاوت قرآن“ اور ”ذکر اللہ“ کے درمیان واؤ عطفی ہے جو ان

دونوں میں فرق بیان کر رہی ہے۔

بعض لوگ علمی میں مجرد اسم ذات --- اللہ جل جلالہ کے ذکر کا ثبوت مانگتے

ہیں۔ ان کے نزدیک اوراد و تسبیحات ہی سے ذکر کی شرط پوری ہو جاتی ہے اور اسم

ذات کا ذکر فالتویا غیر ضروری خیال کرتے ہیں۔۔۔ ان کی خدمت میں عرض ہے

کہ ساری کائنات کی روح اللہ کا نام ہے۔۔۔ حضور ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ:

عَنْ أَنَّسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ قَالَ: لَا تَقُومُ النَّاسَةَ عَلَىٰ أَحَدٍ يَقُولُ اللَّهُ أَللَّهُ.

(رواه مسلم)

حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”قیامت اس وقت تک نہیں آئے گی جب تک دنیا میں ایک بھی اللہ اللہ کرنے والا موجود ہو گا۔“ اس پر دال ہے --- مزید برآں نماز کا آغاز اللہ اکبر اور انجامِ اسلام علیکم و رحمۃ اللہ پر ہوتا ہے یعنی اللہ سے شروع ہوئی اور اللہ پر ہی ختم ہوئی --- علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ کے فرمان کہ:

وَإِذْ كُرِّرَ اسْمُ رَبِّكَ وَتَبَّلَّ إِلَيْهِ تَبَّلًا. (سورة المزمل: 8, 73)

”سامری دنیا سے کٹ کر اپنے رب کے نام کا ذکر کرو۔“

میں غور کیا جائے تو سوال کا جواب مل جاتا ہے کہ آخر ب کا نام کیا ہے؟ --- اللہ ہی رب کا نام ہے --- گویا اس آیت کریمہ میں اسم ذات اللہ کے ذکر کا ہی حکم صادر فرمایا گیا ہے۔ مزید ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَرَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ

بِالْآخِرَةِ. (سورة الزمر: 39, 45)

”جب خالص اللہ کا نام لیا جائے تو ان کے دل رک جاتے ہیں جو

آخرت کا یقین نہیں رکھتے۔“

یہ آیت کریمہ گویا اللہ کے ذکر کے منافقین کے لیے ایک وعید کا درجہ بھی رکھتی ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے:

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا فِي حَجْرِهِ دَرَاهِمٌ يَقْسِمُهَا وَآخِرُ يَدِهِ يَذْكُرُ اللَّهَ لَكَانَ الدَّارِكُ اللَّهُ أَفْضَلَ۔ (رواہ الطبرانی)

”ابی موسیؑ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر ایک آدمی کی جھوٹی میں درہم ہوں اور وہ ان کو تقسیم کر رہا ہو اور دوسرا آدمی برابر اللہ کا ذکر کر رہا ہو تو اللہ کا ذکر کرنے والا اس (درہم تقسیم کرنے والے) سے افضل و اعلیٰ ہو گا۔“

مزید برآں رسول کریم ﷺ نے ذکر کی اہمیت یوں بیان فرمائی:

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَثَلُ الدِّيْنِ يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يَذْكُرُ مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَيِّتِ۔ (رواہ البخاری والمسلم والبیهقی)

”ابی موسیؑ سے روایت ہے انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اس شخص کی جو اپنے پروردگار کا ذکر کرتا ہے اور اس شخص کی جو اپنے پروردگار کا ذکر نہیں کرتا ”زندہ“ اور ”مردہ“ کی مثال ہے۔“

ایک اور مقام پر فرمایا:

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا مَرَرْتُم بِرِيَاضِ الْجَنَّةِ فَارْتَعُوا قَالَ وَمَا رِيَاضُ الْجَنَّةِ قَالَ حَلْقُ الدِّنْكِرِ.

(رواه احمد والترمذی والبیهقی)

”حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ بے شک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم بہشت کے باغوں سے گزر کرو تو سیر ہو کر چر لیا کرو۔ صحابہ کرام نے عرض کیا، بہشت کے باغات کیا ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”ذکر کے حلقہ“ (مجسیں)۔

ایک حدیث قدسی میں فرمایا:

”آج تمام اہل محشر کو معلوم ہو جائے گا کہ عزت و احترام کے لاکن کون ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ عزت و احترام کے لاکن کون ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مسجدوں میں ذکر کی مجلسیں (معقد) کرنے والے (ذا کرین) ہیں۔“

ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: أَكْثِرُوا ذِكْرَ اللَّهِ حَتَّى يَقُولُوا دُوْدُونْ. (رواه احمد وابویعلی والحاکم)

”ابی سعید خدری سے روایت ہے کہ بے شک رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم اتنی کثرت سے اللہ کا ذکر کیا کرو کہ لوگ تم کو دیوانہ کہنے لگیں۔“

گویا غایتِ عبادت یہ ہے کہ انسان کا دل کسی لمحہ بھی اللہ تعالیٰ کی یاد سے غافل نہ ہونے پائے ۔۔۔ اور اس یادِ الہی کو دامنی طور پر دل میں جاگریں کرنے کے لیے ہی صوفیاء کرام اللہ علیہ قلب اور سینے میں چند دوسرے مقامات جنمیں تصوف کی اصطلاح میں لطائف سے تعبیر کیا جاتا ہے پر تصور جما کر اسم ذات ”اللہ“ کی ضربات و اشغال اختیار کرتے اور سالکین کے قلوب اور مذکورہ مقامات پر اپنی روحانی توجہ القاء کرتے ہیں ۔۔۔ اس باطنی توجہ کی تائید اس حدیث پاک سے ہوتی ہے۔

ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى نَاصِيَةِ أَبِي مَحْدُورَةٍ ثُمَّ مَرَّ عَلَى وَجْهِهِ

مِنْ بَيْنِ ثَدِيهِ ثُمَّ بَلَغَتْ يَدُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ سُرَةَ أَبِي مَحْدُورَةٍ ثُمَّ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَعَلَيْكَ . (رواه ابن ماجہ)

”اور پھر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو محذورہ رضی اللہ عنہ کے ماتھے پر ہاتھ رکھا۔ پھر ہاتھ کو اس کے چہرے پر لے گئے، پھر سینے پر، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ اس کی ناف تک پہنچا۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا دی کہ اللہ برکت دے۔“

توجہ اور تصرف کی وہ مثال قبل غور ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم غار حرا میں تھے

تو حضرت جبرايل عليه السلام تشریف لائے اور تین بار فرمایا۔ ”اقراء“۔ دو دفعہ حضور عليه السلام نے جواب دیا ”ما آنَا بِقَارِيٌّ“ مگر تیسرا بار حضرت جبرايل عليه السلام نے سینہ سے لگا کر چھوڑا تو آپ عليه السلام نے پڑھنا شروع کیا۔۔۔ بخاری کی اس حدیث شریف کی شرح میں عارفِ کامل محدث اجل عبد اللہ ابی بن جمrah رضی اللہ عنہ نے ”بَهْجَةُ النُّفُوس“ میں فرمایا ہے۔

”اس حدیث سے ثابت ہوا کہ دبائنے والے کا اتصال اس کے جسم سے ہوا جسے بھینچا گیا جو حصولِ فیض کا ایک طریقہ ہے، تو اس کے جسم کے اتصال سے باطن میں ایک قوتِ نورانیہ پیدا ہو جاتی ہے اور اس قوت سے دوسرا شخص اس بوجھ کو اٹھانے کے قابل ہو جاتا ہے چنانچہ جب جسم جبرايل عليه السلام حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ اقدس سے متصل ہوا تو اس میں وہ کیفیتِ نورانیہ پیدا کر دی جس کا ہم نے ذکر کیا ہے۔ مزید یہ کہ فرشتہ کی آواز سنی جو اس سے پہلے نہ سئی تھی اور اہل میراث تبعین سنت محققین صوفیانے یہی طریقہ حاصل کیا ہے۔“

مزید برآں مشکلۃ شریف میں حضرت ابی بن عکب کا واقعہ ان کی زبانی مذکور ہے:

فَسَقَطَ فِي نَفِسِي مِنَ التَّكْذِيبِ وَلَا إِذْكُنْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ  
فَلَمَّا رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا قَدَّ

غَشِّيَنِي ضَرَبَ فِي صَدْرِي فَفُضِّلَ عِرْقًا وَكَانَىُ اَنْظُرُ الَّى  
اللَّهِ ..... قَالَ صَاحِبُ الْمِرْقَافَةِ فَلَمَّا نَأَوْلَهُ بَرَكَةُ يَدِ النَّبِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَالَ عَنْهُ الْغُفْلَةُ وَالْإِنْكَارُ وَصَارَنِي  
مَقَامُ الْحُضُورِ وَالْمُشَاهَدَةِ۔ (رواه صاحب المشكوة)

”ابی بن کعب فرماتے ہیں کہ اسلام کی تکذیب زمانہ جاہلیت سے  
بھی زیادہ میرے دل میں واقع ہو گئی۔ جب رسول اکرم ﷺ نے مجھے دیکھا تو میرے سینے پر ہاتھ مارا تو میں پسینہ پسینہ ہو گیا۔  
حالت یہ ہو گئی کہ گویا میں اپنے رب کو دیکھ رہا ہوں۔“ ---  
صاحب مرقاۃ فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ کے دست مبارک کی  
برکت سے غفلت زائل ہو گئی اور فوراً ہی مقام حضور و مشاہدہ  
حاصل ہو گیا۔“

گویا توجہ کی غرض غفلت کو دور اور نورِ ایمان کو تیز تر کرنا ہے۔ نیز حضرت  
ابی بن کعب کے واقعہ سے یہ بھی ثابت ہوا کہ توجہ انکشاف کا باعث بھی بن سکتی  
ہے۔ نیز یہ کہ سالہا سال کے مجاہدات اور ریاضت سے اتنا فائدہ نہیں ہوتا جو  
کسی مرد کامل کی تھوڑی سی توجہ سے حاصل ہو جاتا ہے۔ اور یہ کہ شیخ کامل کی  
توجہ کے بغیر حضور مجاہدات سے منازل سلوک طنہیں ہو سکتیں۔ کیونکہ سلوک اور  
تصوف القائی اور انکاسی عمل ہے۔

حیاتِ انسانی جسم و روح کے اتصال سے عبارت ہے۔ جس طرح ظاہری

جسم کے چہرے کے حصہ میں مختلف حواس کے لیے مختلف اعضاء کا نام، آنکھ، ناک، زبان اور قوتِ لامسہ ہیں --- اسی طرح روح کے حواس کو لٹائیں قلبی، روحی، سری، خفی اور انہی سے موسم کیا جاتا ہے۔ ان کا محل سینہ ہے۔ یوں سمجھ لیجیے کہ سینے میں پانچ شیشے ہیں جو ہماری غفلت اور گناہ کے نتیجہ میں زنگ آ لود ہو جاتے ہیں۔ ان لٹائیں کو منور کرنے کی واحد دوالہ اللہ کا ذکر ہے۔

لٹائیں کے بارے میں حضرت شاہ ولی اللہ رضی اللہ عنہ "القول الجميل" صفحہ نمبر 99 میں مجدد صاحب رضی اللہ عنہ کے قول کا حوالہ دیتے ہوئے رقم طراز ہیں: جاننا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کے اندر چھ لٹائیں پیدا کیے ہیں جو اپنی ذات میں حقائق کے اعتبار سے علیحدہ علیحدہ ہیں۔ نیز میں نے اپنے والد ماجد سے سنا کہ بعض لطینی بعض کے اندر ہیں اور اس کے متعلق اس حدیث سے استدلال فرماتے ہیں جو صوفیوں میں مشہور ہے کہ:

إِنَّ فِيْ جَسَدِ اَدَمَ مُضْعَةً وَّ فِيْ الْمُضْعَةِ فُؤَادٌ وَّ فِيْ الْفُؤَادِ  
قَلْبٌ وَّ فِيْ الْقَلْبِ رُوْحٌ وَّ فِيْ الرُّوْحِ سِرْرٌ وَّ فِيْ السِّرْرِ خَفِيٌّ  
وَّ فِيْ الْخَفِيٍّ اَخْفَى وَّ فِيْ الْاَخْفَى نَفْسٌ.

(1) "شمس العارفین" صفحہ نمبر 98، حضرت سلطان باہو رضی اللہ عنہ، (2) "ضیاء القلوب"، صفحہ نمبر 17، حضرت امداد اللہ مهاجر مکی رضی اللہ عنہ

"انسان کے جسم میں ایک لوگھڑا ہے اور لوگھڑا میں فواد، فواد

میں قلب، قلب میں روح، روح میں سر، سر میں خفی، خفی میں انھی  
ہے اور انھی میں نفس ہے۔“

خلاصہ یہ کہ حضرت مجدد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا مقصد یہ ہے کہ ان لطیفوں میں سے  
ہر ایک کو بدن کے بعض اعضاء سے ایک ربط و تعلق حاصل ہے۔ لہذا قلب کا تعلق  
باکیں لپستان کے نیچے دونگلی پر ہے۔ اور روح کا ارتباط دل کے مقابلے میں داکیں  
لپستان کے نیچے دونگلی پر، سری باکیں لپستان کے اوپر، خفی داکیں لپستان کے اوپر  
اور انھی کا مقام وسط میں ہے۔ نفس پیشانی پر اور سلطانُ الاذکار پورے جسم پر  
حاوی ہے۔“

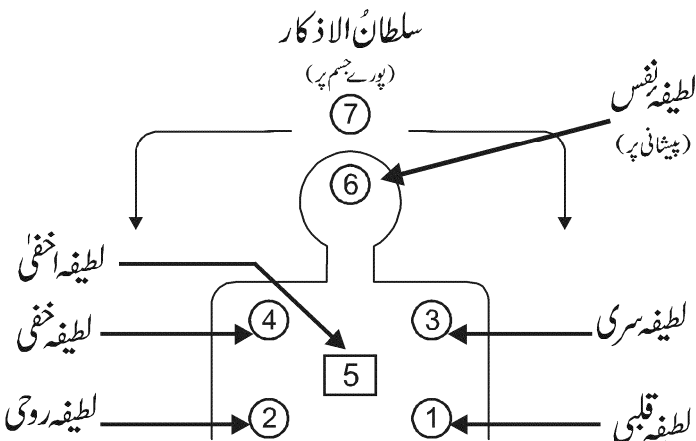
بقول حضرت حاجی امداد اللہ مکی رحمۃ اللہ علیہ :

”انسان کے جسم میں چھ جگہیں انوار و برکات سے پُر ہیں اور یہی  
اطائف کہلاتی ہیں۔“

بقول حضرت سلطان باہو رحمۃ اللہ علیہ :

سری، قلبی، روحی، صوری، انھی، خفی کماون ہو  
میں قربان تہاں توں باہو جہہڑے اکس نگاہ جگاون ہو  
اگرچہ اطاائف کے مقامات اور انوارات کے رنگوں میں صوفیاء کا قدرے  
اختلاف ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ چونکہ یہ اطاائف آئینوں کی طرح باہم مربوط  
ہیں۔ اس لیے ایک دوسرے کے انوار آپس میں بعض اوقات اس طرح منعکس  
ہو جاتے ہیں کہ یہ تمیز کرنا مشکل ہو جاتا ہے کہ یہ کس لطیفے کے انوار ہیں۔ البتہ فقیر

کمال کی تحقیق کے مطابق پہلے لطیفے کا رنگ زردسرخ، دوسرے کا سفید، تیسرا کا سیاہ، چوتھے کا نیلا، پانچویں کا سبز اور چھٹے ساتویں میں سب رنگوں کا امتزاج ہوتا ہے۔ لٹائن کا محل وقوع حسب ذیل نقشے سے واضح ہو جائے گا:



پہلے لطیفے کا فیض حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق ہے اور اس کے انوارات و برکات آسمانِ اول سے آتے ہیں۔ دوسرے کا حضرت نوح علیہ السلام، حضرت ابراہیم علیہ السلام اور آسمانِ دوم سے، تیسرا کا حضرت موسیٰ علیہ السلام اور آسمانِ سوم سے، چوتھے کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور آسمانِ چہارم سے اور پانچویں کا رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور آسمانِ پنجم سے ہے۔ چھٹے اور ساتویں لٹائن کے جاری ہونے پر چھٹے اور ساتویں آسمان سے انوار و برکات نازل ہوتے ہیں۔ ان لٹائن پر ذکر کے دوران بعض اوقات صاحبِ کشف کو متعلقہ آسمان و نبی، بیت العزت، بیت المعمور اور سدرۃ المنتہی کی زیارت بھی نصیب ہو جاتی ہے۔

یہاں یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ ان لٹائن کو روح میں وہی حیثیت حاصل

ہے جو حواسِ خمسہ کو جسم میں حاصل ہوتی ہے۔ اگر کسی کے جسمانی حواسِ معطل ہو جائیں تو وہ ایک جاندار گوشت کا لوثکارہ جاتا ہے اور اس کی زندگی و بالی جان بن جاتی ہے۔ اسی طرح جس آدمی کی روح کے یہ لٹائیں تاریک ہوں تو اس کی ساری روح ناکارہ ہو جاتی ہے۔ چونکہ قبر اور آخرت میں روحانی زندگی ہوگی اس لیے اس شخص کی اخروی زندگی مصیبت بن کر رہ جائے گی۔

اتنی اہم اور انقلاب پرور تاثیر سے مملو عبادت کو فراموش کر دینے کا ہی یہ نتیجہ ہے کہ آج ہم سوز و سازِ رومی اللہی اور یقیق و تاب رازی اللہی سے محروم ہیں۔۔۔ نماز پڑھتے ہیں مگر ذخیرہ اندوڑی اور کینہ توڑی سے باز نہیں آتے۔۔۔ حج کرتے ہیں لیکن کار و بار سیاہ میں ملوث ہونے سے احتراز نہیں کرتے۔ روزہ رکھتے ہیں مگر پڑوی کے فاقوں کے احساس سے عاری ہیں۔۔۔ گویا خلوص فی الاعمال سے کوئی سروکار نہیں رکھتے۔۔۔ الغرض جب تک اللہ کریم کے ذکر سے دل آباد رہتا ہے، مشیت ایزدی کے باعث حسن عمل کی توفیق ملتی اور زندگی سکون و مسرت کا گھوارہ بنی رہتی ہے اور جو نبی دل غفلت کا شکار ہوتا ہے انسان حرص و آز کا بندہ، ہوا و ہوس کا پچاری اور سیرت و کردار کی پاکیزگی سے عاری اور خارب اخلاق کا عادی ہو جاتا ہے۔۔۔ اور جب کوئی معاشرہ ان برائیوں میں بتلا ہو جائے تو امن و اطمینان غارت اور راحت و شادمانی عنقا ہو جاتے ہیں۔ جنگل کے قانون کی بالا دستی ہوتی ہے۔۔۔ زبردستوں کا بازوئے چیرہ دست دراز ہو جاتا اور زبردستوں کی زندگی اجیرن ہو جاتی ہے۔

”اللَّهُ“ رَبِّ ذِلْكُلَّالِ وَالاَكْرَامِ کا وہ اسم ذاتی ہے جس کے ذکر سے شیشہ دل سے کثافت دور ہو کر اس میں چمک پیدا ہوتی ہے اور جب یہ شیشہ پوری طرح منور ہو جائے تو اس میں تجلیاتِ باری تعالیٰ ہر آن جلوہ بار ہوتی ہیں اور خواہشاتِ نفسانی کے بُت پاش پاش ہو جاتے ہیں۔ اس وقت دل کبر و نجوت، جور و ستم، حرص و آز، لوت کھسوٹ اور خود غرضی کی تاریکی کی بجائے عجز و خدا ترسی، ہمدردی و انسان دوستی، ایمان داری و دیانتداری، ایثار و مرقت، حلم و تحلیل، صبر و قناعت اور رضا و توکل کے اجالوں سے جگہا اٹھتا ہے۔۔۔ القصہ نفسِ امارہ، نفسِ مطمئنہ میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اوامر کی پابندی اور نواہی سے احتناب کا احساس کار فرما ہو کر دریائے دل میں حُبُّ اللَّهِ کے جذباتِ موجز ہو جاتے ہیں۔۔۔ یہی محبت شدید ہو کر عشق کا درجہ اختیار کر لیتی ہے جس کے نتیجہ میں ایمان کامل اور یقینِ محکم نصیب ہوتا ہے۔ چنانچہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبَّ اللَّهِ (سورة البقرة: 2, 165)

”جو لوگ ایمان لاتے ہیں وہ اللہ سے شدید محبت کرتے ہیں۔“

اور۔۔۔ يَرْجُوُهُمْ وَيُرْجَوُهُنَّهُ (سورة المائدة: 5, 54)

”اور وہ (اللہ) ان سے محبت کرتا ہے اور وہ اس (اللہ) سے محبت کرتے ہیں۔“

سو اس محبت کا لازمی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ انسان اپنی خواہشاتِ نفسانی پر غالب آ کر راضی بر رضائے اللہ ہو جاتا ہے۔ اس کا ہر قول و عمل متابعت رسول اللہ ﷺ کی ہے۔

کے سانچے میں ڈھل کر عین حکم الٰہی کے مطابق ہو جاتا ہے۔ چنانچہ میرے ذاتی مشاہدہ میں آیا ہے کہ ذکر کی انقلاب انگیز تاثیر سے ہزاروں فسق و فجور میں بتلا لوگوں کو صدقہ دل سے گناہوں سے توبہ کی توفیق نصیب ہوئی اور ان کا کردار خوشگوار رنگ اختیار کر گیا۔

یہی وہ تزکیہ باطن ہے جس سے دنیوی و آخری فلاح و شادکامی وابستہ ہے۔

ارشادِ الٰہی ہے:

قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّىٰ ۝ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّىٰ ۝

(سورة الاعلیٰ: 87، 14-15)

”بے شک بامراد ہو گیا وہ شخص جو (بُرے اخلاق سے) پاک ہو گیا اور اپنے رب کا نام لیتا رہا اور نماز پڑھتا رہا۔“ گویا تزکیہ باطن اور ذکرِ اسم ذات لازم و ملزوم ہیں۔۔۔ یہی وجہ ہے کہ تمام سلاسلِ سلوک میں ذکرِ اسم ذات کو تصور کے قصرِ رفیع الشان کی بنیاد پھرایا گیا ہے۔

تاریخ شاہد ہے کہ ہر دور میں مادیت کے تیرہ و تار طوفانوں میں فقیران بوریا نشین کی خانقاہوں میں ٹھٹھا نے والے چراغوں کی ضو ہی سے لوگوں کے سینے منور اور ذکر اللہ ﷺ کی ضربوں سے شیطانی قلعے سمار ہوتے رہے اور یہی وہ نفوسِ قدسی ہیں جو معاشرے کو لاد دینیت کی منغض یلغار سے بچانے کے لیے ہر دور میں روحانیت کی خوشبوئے جاں نواز کے جھونکے لٹاتے رہے۔ انہی اولیائے کرام رحمۃ اللہ علیہ اور ذکر اللہ ﷺ کی ظاہری و باطنی برکات سے معاشرے میں اعلیٰ اقدار کا بول بالا رہا۔

حقیقت یہ ہے کہ جب سے اسلامیانِ عالم کے سینے آتشِ اللہ اللہ سے سرد ہوئے ہیں، انہوں نے تعلیماتِ اسلامیہ سے منہ موڑ لیا اور دین سے بیگانگی اختیار کر لی ہے، ان کا ایمان کمزور اور یقینِ مضمحل ہو چکا ہے۔ وہ جوشِ عمل سے محروم اور قوتِ کردار سے عاری ہو جانے کے باعثِ اقوامِ عالم میں زبوں و خوار ہو کر رہ گئے ہیں۔۔۔ دین، دینی شعائر اور اخلاقی اقدار سے دُوری کے سبب ڈھنی نا آسودگی، بے عملی، پریشان حالی اور رُثولیدہ فکری کے عفریت نے اُمّتِ مسلمہ کو اپنی لپیٹ میں لے لیا ہے۔ ہماری زبوں حالی پر طاغوتی طاقتیں شاداں و فرحاں ہیں۔۔۔ اور ہم ”کاروائی کے دل سے احساسِ زیاں جاتا رہا“ کی تصوری۔ بقول حضرتِ اقبال رَضِیَ اللہُ عَنْہُ:

بُوں کو میری لادینی مبارک

کہ ہے آج آتشِ اللہ ہُو سرد

اس بھی انک صورتِ حال سے نکلنے اور مثالی معاشرہ تخلیق کرنے کا واحد طریقہ انفرادی و اجتماعی طور پر ذکر اللہ اپنانے میں ہے۔۔۔ اس لیے کہ اصلاح معاشرہ کے باب میں افراد پر خارجی اصلاحات و مذاہب اس وقت تک کملاً ہے اثر انداز نہیں ہو سکتیں جب تک ان کے باطن میں انقلابِ رونما نہ ہو۔۔۔ اور باطن میں انقلابِ ذکرِ اسمِ ذات کے بغیر ناممکن ہے۔ زمین بے اماں کو امن کا گھوارہ بنانے کے لیے وہی نسخہ استعمال کرنا پڑے گا جو صوفیائے کرام رَضِیَ اللہُ عَنْہُ اب تک تجویز کرتے آئے ہیں۔

سو آج اگر آپ محبتِ الہی کے طالب، تزکیہ باطن کے خواہاں، سکون قلب

کے جو یا اور اصلاح معاشرہ کے تمنائی ہیں تو اپنے دل کو اللہ ﷺ کے ذکر کی سرمدی تانوں سے آباد کیجیے۔ پھر دیکھیے عبادت میں کیا سرور ملتا، اعمال میں کیسی خوبی پیدا ہوتی، اللہ کا کیسا رنگ چڑھتا، معاشرہ کیسے اصلاح پذیر ہوتا اور یہ ارض بے اماں کیسے ”جنتِ گم گشته“ کا روپ دھارتی ہے۔ بقول حضرت اقبال رضی اللہ عنہ:

نہ چھوڑ اے دل فغانِ صحیح گاہی

اماں شاید ملے اللہ ہو میں

آئیے! اب ذرا دیکھیں کہ اللہ کریم کے ہاں ذا کر کی کیا قدر و منزلت ہے۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

فَإِذْ كُرُونَى أَذْكُرْ كُمْ وَ اشْكُرْ وَالِّيْ وَ لَا تَكْفُرُونِ ۝

(سورة البقرہ: 2, 152)

”پس تم میرا ذکر کرو، میں تمہارا ذکر کروں گا اور میرا شکر ادا کرتے

رہو اور ناشکری نہ کرو۔“

گویا بندوں عاصی جب یہاں زمین پر اللہ کا ذکر کرتا ہے تو ملائے اعلیٰ میں رب کائنات اسے یاد فرماتے ہیں ۔۔۔ کہاں میں، کہاں یہ مقام اللہ اللہ ۔۔۔ یہ نصیب، اللہ اکبر، لوٹنے کی جاہ ہے ۔۔۔ اور اس سے یہ حقیقت بھی کھلی کہ اللہ کا ذکر اپنہاں شکر اور اس سے غفلت کفران نعمت کے مترادف ہے۔ مزید برآں انعاماتِ خداوندی ملاحظہ ہوں ۔۔۔ فرماتے ہیں:

وَالذِّكْرِيْنَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذِّكْرِيْتَ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَ

أَجْرًا عَظِيْمًا ۝

(سورة الاحزاب: 33, 35)

”میں نے کثرت سے ذکر کرنے والے مددوں اور کثرت سے ذکر کرنے والی عورتوں کے لیے مغفرت اور اجر عظیم تیار کر رکھا ہے۔“

اور اب ذاکر کے وجود کی برکات کا اندازہ تو کیجیے۔۔۔ رسول کریم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے:

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ لَا يُقَالُ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ أَكْبَرُ  
(رواه مسلم)

”حضرت انس ﷺ سے روایت ہے کہ بے شک رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اس وقت تک قیامت نہیں آئے گی جب تک زمین پر اللہ اللہ کرنے والا ایک انسان بھی موجود ہوگا۔“

یعنی کارخانہ عالم کی بقاء صرف اور صرف اللہ کے اسم گرامی پر محصر ہے۔۔۔ جب وقت قیامت آئے گا تو اللہ تعالیٰ اپنی حکمت عالیہ سے اپنا نام لینے والے آخری بندے کو بھی زمین سے اٹھا لیں گے۔ اور پھر سورج بے نور ہو جائے گا، ستارے جھٹر جائیں گے۔۔۔ ارض و سماء تہہ وبالا ہو جائیں گے۔۔۔ نظام کائنات درہم برہم ہو جائے گا اور قیامت ٹوٹ پڑے گی۔۔۔ کیوں نہ ہو۔۔۔ ”اللہ بہت بڑا ہے“ اور ”اللہ کا ذکر بڑی شے ہے۔“

یوں تو نماز، تلاوت قرآن کریم اور دیگر وظائف و اوراد سب ذکر ہی کے

ذیل میں آتے ہیں مگر تصوف کی اصطلاح میں ذکر سے مراد، ذکر اسی ذات لی جاتی ہے اور اس میں بھی ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“، ”اللَّهُ هُوَ“ اور ”اللَّهُ“ کا ذکر کرایا جاتا ہے۔ ذکر کے بھی کئی طریقے مروج ہیں ۔۔۔ ذکر جہر متوسط ۔۔۔ ذکر پاس انفاس، ذکر نقش اور ذکر خفی قلبی اور ذکر یادداشت ۔۔۔ اولیاء کاملین ابتدأ مریدین کو ذکر جہر متوسط سے آغاز کروا کر بتدریج ذکر خفی قلبی پر لے آتے ہیں ۔۔۔ ذکر خفی کو حدیث شریف کی رو سے ذکر سانی پر ستر گنا فضیلت حاصل ہے۔ اس سے بھی اگلا درجہ ذکر یادداشت ہے کہ ”ہتھ کاروں تے دل یاروں“ کی کیفیت پیدا ہو جائے۔

ذکر یادداشت کے بارے میں حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ ”الْقَوْلُ الْجَمِیْلُ“ میں یوں فرماتے ہیں:

”یا یوں سمجھا جائے کہ ذکر یادداشت ذات مقدس کے اس دھیان و تصور کا نام ہے جو بغیر کسی الفاظ و تخيّل کے ذریعہ پیدا ہو اور یہ دولت درجہ ولایت کے منتہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے۔“

حضرت مجدد صاحب رحمۃ اللہ علیہ فائز اول کے مکتب 27 میں یادداشت کے متعلق یوں روشنی ڈالتے ہیں:

”یہ بلند نسبت اس حد تک اور اس طور پر ندرت و قلت اختیار کر چکی ہے کہ اگر بالفرض اسے بزرگ سلسلہ کے لوگوں کے سامنے بیان کیا جائے تو احتمال ہے کہ اس کا انکار ہی کر جائیں اور یقین نہ کریں۔ اس کا حصول جہت جذبہ اور مقامات سلوک کے بعد ہے۔“

آلَّا حَمْدُ لِلّٰهِ، حضور ﷺ نے راقم کو خود ذاتی طور پر ذکرِ خفیٰ قلبی اور ذکر یادداشت کی خصوصی نسبت عطا کرتے ہوئے اجازت تلقین فرمائی کہ اپنے مریدین کو پاس انفاس کی بجائے صرف یہی ذکر کرایا کروں ۔۔۔ کہ یہ سینکڑوں گناہوت بخش ثابت ہوگا ۔۔۔ اور اس دور میں ہر قسم کے لوگوں کی طبائع کے لیے یہ زیادہ موزوں ہے۔

روحانی نسبت کی مثال بجلی کے لکشناں کی سی ہے ۔۔۔ جیسے بجلی منگلا ڈیم کے پاور ہاؤس میں لاکھوں یونٹوں کے حساب سے پیدا ہوتی ہے۔ اب وہاں سے مختلف گڑا اسٹیشنوں میں پہنچا کر ضرورت کے مطابق مختلف محلوں یا دیہات کے ٹرانسفارمروں میں منتقل کر دی جاتی ہے۔ بالفرض ایک مکان میں وارنگ کر کے بلب اور ٹیوی بیس لگادی جائیں مگر ٹرانسفارمر کی لائنوں سے لکشناں نہ ملے اور مکان کی تاریخ نہ جوڑی جائیں تو یہ مکان بجلی سے محروم ہی رہے گا۔ یعنی روحانی فیض کے سلسلہ میں آنحضرت ﷺ کا سینہ مبارک پاور ہاؤس ہے۔ اب جو سالک ترقی کرتے کرتے دربارِ رسالت ﷺ میں روحانی طور پر باریابی کی سعادت حاصل کر کے دستِ اقدس ﷺ پر روحانی بیعت کی نعمت سے مشرف ہو گیا ۔۔۔ اور حضور ﷺ نے براہ راست یا اس کے شیخ کے وسیلہ سے اسے تلقین و ارشاد کا حکم صادر فرمادیا۔ اس کے ہاتھ پر بیعت کرنے والے کو گویا روحانی لکشناں نصیب ہو گیا۔ اب صبح و شام جب وہ ذکر کرے گا تو فیض کی لہر نبی کریم ﷺ کے سینہ اقدس سے چل کر شیخ کے سینہ سے ہوتی ہوئی مرید کے لطائف تک پہنچ کر روحانی فیض پہنچانے اور انہیں متوار کرنے کا باعث بن جائے گی۔ یہ روحانی فیض اس کے

ظاہر پر بھی اثر انداز ہوگا اور وہ بتدریج اپنی استعداد کے مطابق اخذ فیض کرتا ہوا روحانی ترقی کرتا چلا جائے گا۔

لطائف منور ہونے تک سارا تصوف ہے جس سے ترکیہ باطن کرنا مقصود ہے۔ نفسِ امّارہ پہلے لواحہ اور پھر مطمئنہ میں بدل گیا۔ گویا ذکر کی برکت سے صفائی باطن ہوئی اور اخلاقِ رذیلہ اوصافِ حمیدہ میں تبدل ہو گئے۔ اس سے آگے مراقبات یا منازلِ سلوک کا آغاز ہوتا ہے۔ سلوک سے مراد روح کا سفر ہے۔ حیاتِ انسانی جسم اور روح سے عبارت ہے۔ یعنی انسان میں عالمِ خلق اور عالمِ امر سمو دیا گیا ہے۔ عالمِ خلق میں تو قلب اور نفس شامل ہیں جو عناصرِ اربعہ خاک، آب و آتش و باد پر مشتمل ہیں اور عالمِ امر میں قلب، روح، سری، خفی اور خفیٰ شامل ہیں۔ جنہیں تصوّف کی اصطلاح میں لطائف سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ یہ عالمِ امر سے آئے، وہی ان کا وطن ہے۔ اگر خوبی قسمت سے کوئی مردِ کامل مل جائے تو وہ لطائف منور کرنے کے بعد سالک کی روح کو پکڑ کر عالمِ ناسوت سے عالمِ ملکوت (ہفت افلاک) وہاں سے عالمِ جبروت (نور عرش) اور پھر وہاں سے عالمِ امر (لامکاں) کی طرف گرم پرواز کرادے گا۔ جو سالک روحانی سفر کرتا ہوا عالمِ امر میں پہنچ گیا، وہ گویا اپنے وطن میں پہنچا۔ اب اصل سفر تو آگے ہے اور یہ محسن اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم پر موقوف ہے۔ لطائف کے بعد مراقبات کا مرحلہ آتا ہے۔ مراقبہ کے لفظی معنی انتظار، تنبہانی یا حفاظت کے ہیں۔ مگر صوفیانہ اصطلاح میں اس کا مطلب قرآنِ کریم کی کسی آیت کریمہ یا کسی حدیثِ شریف کے مفہوم میں اس قدر تصور اور غور و فکر کرنا کہ انہا ک وحیت کی یہ

کیفیت پیدا ہو جائے کہ دل میں کوئی دوسرا خیال نہ آنے پائے۔ حضرت شاہ ولی

اللہ تعالیٰ ”القول الجميل“ صفحہ 60 پر اس سلسلہ میں یوں بیان فرماتے ہیں:

”اور ایسے تصورات کا ثبوت و سند صحیح مسلم کی وہ حدیث ہے جو

حضرت علیؑ سے مردی ہے کہ حضور ﷺ نے مجھ سے

فرمایا۔۔۔ ”اے علیؑ! کہو کہ خداوند مجھ کو ہدایت عطا فرما کر

سیدھا راستہ چلا۔ اور ہدایت سے اپنی راہ کے چلنے کو اور راستی سے

تیرکی راستی اور سیدھا پن کا تصوّر کرو۔“

حضور ﷺ نے حضرت علیؑ کو وہ طریقہ بتلایا جس سے بتدریج محسوسات سے حالات مطلوبہ تک انسان کی رسائی ہو جاتی ہے۔ اسی وجہ سے مشائخ طریقت نے بھی اس قسم کے تصورات و مراقبات کا رواج جائز رکھا ہے۔ فقیر کمال کی وضاحت یہ ہے کہ حقیقت میں مراقبہ کے دوران شیخ کی روحانی توجہ کی قوت کے مطابق سالک کی روح سیر کرتی ہوئی ہفت افلاک سے گزر کر سدرۃ المنشی پر پہنچتی ہے۔ یہ یہری کا بہت وسیع درخت ہے جس کے ہر پتے پر ایک کرسی پر ایک فرشتہ موجود ہے اور سب سے بلند شاخ کی ٹیسی پر حضرت جبرایل علیہ السلام فروکش ہیں۔ یعنی سدرۃ المنشی ملائکہ کا سیکرٹریٹ ہے۔ لوح محفوظ سے تمام احکام یہاں پر نازل ہوتے ہیں اور پھر ڈیوٹی پر مامور فرشتے اسے حضور ﷺ کے دربار اقدس تک پہنچا دیتے ہیں، جہاں سے ڈیوٹی پر مامور رجال الغیب کو جاری کیے جاتے ہیں۔ یوں یہ کارخانہ عالم مشیتِ الہی کے مطابق روایہ ہے۔ سدرۃ المنشی سے اوپر بلندی پر مقامِ احادیث ہے جو سفید سگ مرمر کی مسجد ہے۔ اس سے آگے

مقامِ معیت ہے جو سبز رنگ کی زمرد کی مسجد ہے۔۔۔ اور اس سے آگے مقامِ اقربیت ہے جو سرخ یا قوت کی مسجد ہے۔ جب شیخ کی توجہ سے روح قوی ہو جائے تو کسی مقام کا خیال کرتے ہی روح ایک لمحہ میں وہاں پہنچ جاتی ہے۔ بقول حضرت جامی الشیعیہ!

تو فَنَدَى تِيرَ فَكَرَتْ رَا بَعِيدَ  
نَحْنُ أَقْرَبُ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ  
(نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ) ۵ کہہ کرتونے اپنے خیال کے تیر کو بہت دور پھیک دیا۔۔۔ (یعنی بہت دور پہنچ گیا۔)

انہیں صوفیانہ اصطلاح میں مراقبہ احادیث، مراقبہ معیت اور مراقبہ اقربیت سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کی تفصیل حسب ذیل ہے:

مراقبہ احادیث:

اس مراقبہ میں آیت کریمہ ”وَالْهُكْمُ لِلَّهِ وَإِنَّهُ وَاحِدٌ“ (سورة البقرة: 2، 163) اور ”وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ“ کے مفہوم کا خیال کرے کہ میرا معبود صرف ایک اللہ ہے اور کوئی اس کا شریک نہیں۔ مجھے اس کی عبادت کرنا ہے۔ خواہشاتِ نفسانی کے بتوں کو پاش پاش کر کے صرف ذاتِ الہی پر تکلیف کرنا ہے۔

مراقبہ معیت:

اس مراقبہ میں آیت کریمہ ”وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ“ (سورة الحدید: 4، 57) ”تم جہاں کہیں بھی ہو وہ (اللہ) تمہارے ساتھ ہے۔“ کا دھیان کرنا

ہے۔ یعنی یہ خیال کرے کہ اللہ تعالیٰ ہر حال، ہر وقت اور ہر مقام پر میرے ساتھ ہے۔ یہ مراقبہ راست ہو جانے سے غیر اللہ کا خوف دل سے نکل جاتا ہے اور انسان کے اعمال سنو جاتے ہیں۔ کیونکہ کسی گناہ کا خیال آتے ہی فوراً احساس ہو جاتا ہے کہ مجھے تو معیتِ باری تعالیٰ حاصل ہے۔

**مراقبہ اقربیت:**

اس مراقبہ میں آیت کریمہ ”نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ“ (سورة ق: 50، 16) ”ہم تیری شہرگ سے بھی قریب تر ہیں۔“ --- کا دھیان کرنا ہے۔ قرب، قرب کا انتہائی درجہ ہے یعنی اس سے بڑھ کر قرب کا تصور بھی محال ہے۔ سو اس میں کیفیت یہ ہو کہ اس کی محبت کو دل میں یوں بسالیا جائے جیسے پھول میں خوشبو بی ہوتی ہے۔ جب محبت حال بن جائے گی تو اس کے احکام پر عمل کے لیے بے تاباہ لپکے گا اور اللہ کریم کے ساتھ تعلق کچھ یوں استوار ہو جائے گا کہ اس کا نام تو کسی کی زبان سے نکلے گا اور دل آپ کا باغ باغ ہو جائے گا۔

دل کھڑا ویندا جد سونہ نہ پوندی ڈھول دی آ

**مراقبہ فنا و بقا:**

اس مراقبہ کا وظیفہ یہ آیت کریمہ ہے: ”كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۝ وَيَقْنِى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَلِ وَالْأُكْرَامِ“ (سورة الرحمن: 55، 26-27) ”تمام کائنات فانی ہے اور تیرا رب کہ صاحب جلال و اکرام ہے باقی رہے گا۔“

پہلے حصہ میں یہ محسوس کرنا ہے کہ ساری کائنات فنا ہو چکی ہے۔ سالک خود بھی معدوم ہو گیا ہے، اندھیرا چھا گیا ہے۔۔۔ اس مراقبہ کا تقاضا اور تاثیر یہ ہے کہ نفس کے تمام مطالبات فنا ہو جائیں اور خواہشاتِ نفسانی سے دل پاک ہو جائے۔ پھر دوسرے حصہ میں تفکر کرتا ہوا محسوس کرے کہ کائنات میں جو کچھ بھی ہے وہ اسی ذاتِ اقدس کی تجلیات و انوار کا فیضان ہے اور اس کا تقاضا ہے کہ جو کچھ بھی عمل کرنا ہے وہ اللہ کی مرضی کے مطابق ہونا ہے۔ گویا سالک کی پسندِ اللہ کی پسند کے تابع ہو جائے۔

مرقبہ رؤیت:

اس مراقبہ میں حدیث شریف کے مکمل:

أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَكَ تَرَاهُ۔ (رواہ البخاری المشکوہ)

”عِبَادَةِ اِيْسَىٰ كَرْگُوِيَا تُوَالِلَهُ كُوَدِيْكُرْهَا ہے۔“

اور آیت کریمہ ”اَلْمُعْلَمُ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَى“ (سورة العلق: 96، 14)

”کیا (انسان) نہیں جانتا کہ اللہ اسے دیکھ رہا ہے۔“

۔۔۔ کے مفہوم میں اتنا ڈوب جائے کہ اللہ کی رؤیتِ دائیٰ حال

بن جائے اور دیدارِ باری تعالیٰ نصیب ہو جائے۔

فقیر کو یہ مراقبہ خود حضور ﷺ نے عطا فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اس مراقبے میں توجہ سے تیرے مرید کی روح یک دم عرشِ عظیم کی تمام منازل کو عبور کرتی ہوئے عالمِ امر کے پہلے دائرہ تقریب میں پہنچ جائے گی۔

مراقبہ رفتار:

فَيَرْوُا إِلَى اللَّهِ۔ (سورة الذاريات: 50, 51)

”اللہ کی طرف دوڑو۔“

اس مراقبہ میں روح عالم امر کی بلند ترین منازل کی طرف گرم پرواز ہو جاتی ہے۔ اعمال کی خوبی سے روح میں جوں جوں قوت آتی جاتی ہے توں توں روح آگے بڑھتی اور مسلسل جادہ پیارہ تی ہے۔ فقیر کو یہ مراقبہ بھی حضور ﷺ کی عطا ہے۔ فنا فی اللہ اور بقاء باللہ کے بعد سالک الحمد و بُلِی کا طویل فاصلہ طے کر کے مسجد نور میں رسائی ہوتی ہے جس کے قریب دریائے رحمت موجزن ہے۔ اسے عبور کرنے کے بعد گویا سالک پہلے عرش کی ایک تہائی مسافت طے کر پایا۔ یاد رہے کہ اگرچہ عرشِ عظیم ایک ہے مگر یہ نو منازل پر مشتمل ہے۔ پہلے عرش سے آگے ایک خلاء اور پھر دوسرے عرش کا آغاز ہوتا ہے۔ ہر عرش پہلے عرش سے کہیں زیادہ وسیع و عریض ہے۔ تا آنکہ نو عرش عبور کرنے کے بعد عالم امر کے پہلے دائرہ مقام تقرب میں پہنچ گیا۔ کعبہ زمین سے نویں عرش کی انتہا تک ولایت اولیاء کا ملک ہے۔ اس سے آگے ولایت انیاء کا بے پایاں علاقہ ہے جس میں کوئی غیر نبی اپنے نبی کے وسیلہ اور اس کی پیروی ہی سے باریاب ہو سکتا ہے۔ یہاں سے چل کر مختلف پڑاؤ آتے ہیں جہاں دروازے بنے ہوئے ہیں۔۔۔ ان کی تفصیل حسب ذیل ہے:

ابواب تقرب، توکل، صبر، تسلیم، خلہ، محبت، محبیت، محبوبیت، حسب صرفہ،

رضا، کمالاتِ نبوت، کمالاتِ رسالت، کمالاتِ اولو العزمی، حقیقتِ نبوت، حقیقتِ رسالت، حقیقتِ اولو العزمی، حقیقتِ صلوٰۃ، حقیقتِ کعبہ، حقیقتِ قرآن، دائرہ قیومیت، فردیت، قطب وحدت، صدیقیت، عبیدیت --- ولایت کی یہ انتہائی منزل ہے۔ اس کے آگے کی منازلِ سلوک خاص نبوت کی منازل ہیں۔ ان میں کسی غیر نبی کا باریاب ہونا ایسا ہی ہے جیسے شاہی محل میں بادشاہ کے دوست اور خدام ہوں۔ صحابی کو دوست اور ولی کو خادم کی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ مگر جو ولی ان منازل میں باریاب ہوتا ہے اسے اولیاء میں خصوصی امتیاز اور افتخار کی شان حاصل ہو جاتی ہے۔ اس سے آگے کی منازل کی تفصیل یوں ہے:

**تفصیل منازل:**

دائرہ قرب نبوت، قرب رسالت، قرب اولو العزمی، قرب محمدی، وصالِ محمدی، قرب الہی، وصالِ الہی، رضائے الہی، قرب رحمت، بحر رحمت، خزانہ رحمت، منبع رحمت اور پھر بابِ حجاباتِ الوہیت پر رسائی ہوتی ہے۔

مندرجہ بالا تمام منازل کی نشاندہی شیخ المکرم حضرت مولانا اللہ یار خان صاحب اللہی اپنی کتاب ”دلائل السلوک“ میں بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

”ان حجابات کو طے کرنے کے لیے عمر نوح علیہ السلام بھی ناکافی ہے۔“

حجابات کے بعد بھی غالباً اور منازل سلوک ہوں گے مگر ابھی تک علم نہیں ہوا اور ممکن ہے اس گنہگار پر اللہ تعالیٰ اپنا فضل فرمائے آگے منازل بھی طے کر دے۔ وہ قادر کریم ہے۔ اس کی رحمت

سے کوئی بعید نہیں۔ ان منازل کو طے کرنے کے لیے تین طریقے ہی ہو سکتے ہیں:

اول: یہ کہ عارف کی تربیت روح پر فتوح آنحضرت ﷺ کے واسطے سے براہ راست اللہ تعالیٰ کی ذات بابرکات سے فیض ملے۔

دوم: اتباع نبوي ﷺ کے واسطے سے براہ راست اللہ تعالیٰ کی ذات بابرکات سے فیض ملے۔

سوم: جس کو رسول خدا ﷺ یا فیض ربی سے تربیت مل رہی ہو۔ اس کی تربیت میں رہ کر کامل بن کر اس کی نیبی توجہ سے فیض حاصل کرے۔

حضرت جی رضی اللہ عنہ کے وصال کے وقت یہ فقیر حجابات الوہیت کے ابتدائی حصہ میں گرم پرواز تھا۔ حضرت جی رضی اللہ عنہ کے وصال کے بعد اوسی طریقہ پر حضرت جی رضی اللہ عنہ اور اپنے بابا جی حافظ شیخ حاجی احمد رضی اللہ عنہ، حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ عنہ اور حضرت خواجہ امام حسن بصری رضی اللہ عنہ سے روحانی رابطہ قائم ہوا۔ جو ایک ماہ تک روزانہ صبح و شام ذکر کے دوران روحانی طور پر میری مغلل ذکر میں تشریف لے کر اپنی توجہ سے نوازتے رہے۔ جب روح قوی ہو گئی تو ایک دن مجھے درمیان میں کھڑا کر کے دائیں جانب حضرت امام حسن بصری رضی اللہ عنہ اور شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ عنہ اور بائیں طرف بابا جی حاجی احمد جیلانی رضی اللہ عنہ اور حضرت جی رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے اور مشترکہ توجہ سے باب مغفرت تک پہنچا دیا۔ آگے چند مقامات حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ نے اور اس سے آگے کچھ مقامات حضرت صدیق

اکبر<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> اور حضرت علی<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے طے کرائے۔ آنحضرت علی<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے بعد ازاں کئی مقامات ذاتی توجہ سے طے کرائے --- حجابت الوہیت کو طے کر کے اللہ تعالیٰ کے اسم مبارک ”غفور“ کی نسبت سے باب المغفرت پر رسائی ہوتی ہے جہاں سے اللہ تعالیٰ کے اسماء الحسنی کے مطابق 99 مقامات طے کر کے بیت اللہ پر پہنچتے ہیں --- باب حجابت سے باب المغفرت تک جتنا فاصلہ ہے اس سے ہزاروں گناہ فاصلہ باب المغفرت سے بیت اللہ تک ہے۔ یہاں سے آگے جو منازل طے کرائی گئیں انہیں دیکھ کر محسوس ہوا کہ بیت اللہ پر رسائی تو گویا اصلی سفر کا نقطہ آغاز تھا۔ بیت اللہ سے آگے کی منازل میں فقیر کو اللہ تعالیٰ کے فضل اور حضور رسالت تابعی<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی خصوصی توجہ اور معیت سے فیض یا ب ہونے کی نعمت غیر مترقبہ نصیب ہوئی --- آگے کی منازل کی نشاندہی سے منع فرمایا گیا ہے --- گویا زمینی کعبہ سے روحانی مسافر منزليں مارتا ہوا بیت اللہ بالائی میں پہنچا اور وہاں سے واپس بیت اللہ زمینی پر آگیا۔ اب اس سفر کی مسافت کا کچھ اندازہ کرنے کے لیے حضرت مجدد صاحب<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کا بیان ملاحظہ فرمائیے۔ حضرت موصوف مقام رضا کے بارے میں کہ نویں عرش کے بعد عالم امر کا دسویں مقام ہے، دفتر اول کے مکتوب 36 میں یوں نشان دہی فرماتے ہیں:

”شان یہ ہے کہ کشف و کرامت سے آگے قدم رکھا جائے اور مقام رضا کو حاصل کیا جائے جو مقاماتِ سلوک و جذبہ کی انتہا اور اس کا حصول بہت ہی مشکل ہے --- ہزاروں اولیاء میں سے کوئی ایک اس مقام تک پہنچتا ہے۔“

اب مقامِ رضا سے مقامِ عبدیت، وہاں سے بابِ حجاباتِ الوہیت اور وہاں سے بابِ المغفرت اور وہاں سے بیت اللہ بالائی اور وہاں سے واپس بیت اللہ زمینی تک کے فاصلہ کا تصور حساب کتاب کے احاطہ میں نہیں آسکتا ۔۔۔ اگر بقول حضرت مجدد رضی اللہ عنہ مقامِ رضا تک ہزاروں میں سے کوئی ایک ولی اللہ رسائی حاصل کرتا ہے تو اس سے بلند تر مقامات پر تو بہت ہی قلیل اولیائے کرام رضی اللہ عنہم کو رسائی حاصل ہوتی ہوگی۔ مقامِ رضا پر پہنچنے والے سالک کے اس مقام کی پختگی کا ظاہری نتیجہ یہ نکلے گا کہ وہ اپنی ذاتی پسند و ناپسند سے دست بردار ہو جائے گا ۔۔۔ غربی ہو، امیری ہو، صحت ہو، یماری ہو، غنی ہو، خوشی ہو، اپنے ہر حال کو اللہ پر چھوڑ دے گا ۔۔۔ ہر رنگ میں مطمئن اور خوش رہے گا ۔۔۔ گویا کیفیت یہ ہو جائے گی کہ:

اپنی مرضی کو کیا اس کی رضا میں گم کمال!

یوں کیا میں نے علاج گردش ایام تھا

حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر حکیم رضی اللہ عنہ نے ”ضیاء القلوب“ صفحہ نمبر 38 میں روح کے سفر کی نشاندہی یوں فرمائی ہے:

”معلوم کرنا چاہیے کہ ان تجھیات کی ابتداء میں سالک کے قلب پر انوار مختلف حیثیتوں سے ظاہر ہوتے ہیں اور سالک ان انوار کی طرح مجسم نور بن کر عالمِ انوار کی سیر کرتا ہے تو سالک کو ان سے لذت نہ حاصل کرنا چاہیے اور نہ ان میں مشغول ہو اور اس کو خدا کی قدرت سمجھ کر صانع کی طرف متوجہ ہو۔ پھر ان شاء اللہ تعالیٰ

مرشد کی مدد سے سالک آسمان پر پہنچے گا اور آسمان کی عجیب و غریب چیزوں کا مشاہدہ کرے گا اور انبیاء اولیاء اور فرشتوں کی روحوں سے نیاز حاصل کرے گا اور فرشتوں کو مختلف صورتوں میں دیکھے گا اور انہی کی طرح آسمان پر صعود کر کے عجیب عجیب چیزوں کا ناظرہ کرے گا تو مرید کو اس سے لطف نہ اٹھانا چاہیے اور دردِ عشق اور شوق کے ساتھ ترقی کرے گا اور پھر ارشادِ الہی اور مرشد کی توجہ سے عرش و کرسی پر پہنچے گا اور کرسی کو نورِ عرش سے منور اور آفتاب کی مندر و شش پائے گا۔۔۔۔۔

حضرت مجدد الف ثانی صلی اللہ علیہ وسالم اپنے روحانی سفر کی روئیداد دفتر اول کے مکتوب نمبر 1 میں یوں بیان فرماتے ہیں:

”پھر ایک اور عروج واقع ہوا جس میں مشائخ عظام، آئمہ اہل بیت، خلفاء راشدین کے مقامات اور حضرت رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وسالم کا مقامِ خاص، اسی طرح اپنے اپنے درجات کے مطابق تمام باقی انبیاء و رسول اور فرشتوں کے بلند ترین گروہ کے مقامات عرش سے اوپر مشہود ہوئے۔“

”انفاس العارفین“، صفحہ 22 پر حضرت شاہ عبدالرحیم دہلوی صلی اللہ علیہ وسالم کے روحانی سفر اور روحانی بیعت کا حال یوں لکھا ہے:

”میں اسی غیبیت کے دوران یکے بعد دیگرے آسمان طے کرتا ہوا ان کے اوپر پہنچا۔ مجھے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسالم کی حضوری حاصل ہوئی اور

آپ نے میری بیعت قبول فرمائی اور مجھے نفی اثبات کی تلقین فرمائی۔“

منازل بالا میں عموماً مقام اقربیت تک پہنچا کر سالک کو واپس زمین پر بیت اللہ شریف لا یا جاتا ہے۔ اسے مراقبہ سیر کعبہ سے موسم کیا جاتا ہے۔ یہ آیت کریمہ:

وَلَيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ۝ (سورة الحج: 22, 29)

”اور بیت العتیق یعنی کعبہ شریف کا طواف کرو۔“

کامراقبہ ہے۔ اس میں روح کعبہ شریف کا طواف کرتی ہے۔ یہ حضوری حج ہوتا ہے۔ بقول حضرت داتا صاحب صلی اللہ علیہ و آله و سلم حج دو طرح کا ہوتا ہے۔ ایک غیبت میں دوسرا حضور میں۔ جو مکہ معظلمہ میں ہوتا ہے وہ غیبت کا حج ہے اور جو مشاہدہ میں ہوتا ہے وہ حضور میں ہوتا ہے۔ حج کا مقصد گھر کا دیدار نہیں بلکہ مشاہدہ حق ہوتا ہے۔ اس سے آگے--

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اٰمَنُوا صَلُّوٰ عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيمًا ۝

(سورة الاحزاب: 33, 56)

”اے ایمان والو! آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم پر درود اور خوب سلام بھیجو۔“

کی آیت کریمہ کے مطابق روضہ اطہر کا مراقبہ کرائے کے پہلے روضہ اطہر اور پھر مسجد نبوی (دربارِ عام) میں باریاب کرایا جاتا ہے۔ بعد ازاں حسب استعداد حضور رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے دستِ اقدس پر بیعت سے مشرف کرایا جاتا ہے۔ تصوف کی اصطلاح میں اسے فنا فی الرسول سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ دربارِ اقدس میں باریابی کے بھی کئی درجے ہیں۔ اول یہ کہ دن رات اس کی روح وہیں مقیم رہے۔ دوم

کہ صحیح و شام حاضر ہو، سو ہم کہ ہفتہ میں ایک بار، چہارم میلاد النبی ﷺ کے موقع پر باریابی کی اجازت ملے۔ اہل برزخ کے لیے میلاد النبی ﷺ کا موقع عید کی کیفیت رکھتا ہے۔ اس روز رب العزت کی طرف سے ارض و سماءات، عرش اور بالاتر مقامات، بلکہ ساری کائنات کو آراستہ و پیراستہ کرنے کا خصوصی اہتمام کیا جاتا ہے۔ یہ آرائش و زیبائش دیدنی ہوتی ہے۔ مگر اہل کشف میں سے بھی چند نوش نصیبوں کو یہ جلوے دکھائے جاتے ہیں۔

بعض لوگ اعتراض کرتے ہیں کہ روحانی سفر کی کیا سند ہے۔ میرے نزدیک واقعہ معراج شریف اس پر دال ہے۔ حضور ﷺ نے تو جسد غیری سمیت وراء الوراء منازل طے کر کے اللہ تعالیٰ سے ملاقات فرمائی۔ یہ ان کا عظیم معجزہ ہے۔۔۔ اس طرح آنحضرت ﷺ کی امت میں سے بعض اولیائے کرام رضی اللہ عنہم کی ارواح کو حضور اقدس ﷺ کے جوتوں کی دھول کے صدقے یہ سفر نصیب ہوتا ہے۔۔۔ اور یہ بہت بڑی کرامت ہے۔۔۔ بقول حضرت امیر خرسرو رضی اللہ عنہ:

خدا خود میر مجلس بود اندر لا مکاں خرسو!

محمد ﷺ شمع محفل بود، شب جائیکہ من بودم

”اے خرسو! آج رات لا مکاں میں، میں بھی حاضر تھا جہاں خود

اللہ تعالیٰ میر مجلس اور حضور ﷺ شمع محفل تھے۔“

حضرت امام غزالی رضی اللہ عنہ ”کیمیائے سعادت“ کے باب ”اللہ تعالیٰ کی دنیا پر حکومت“ کے بارے میں لکھتے ہیں۔۔۔ چنانچہ حق تعالیٰ کا یہ ارشاد کہ۔۔۔

ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدِبِّرُ الْأُمُرَ۔ (سورة یونس: 10، 3)

”پھر عرش (کے تخت) پر جلوہ افروز ہوا اور ہر امر کی تدبیر کرتا ہے۔“

اس کی طرف اشارہ ہے۔ یاد رکھو کہ یہ سب کچھ حقیقت ہے اور اہل بصیرت نے بذریعہ کشف اس کو معلوم بھی کیا ہے اور ان کے معنی کی اصلیت کو سمجھ لیا کہ

---إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ۔ (رواه فی المشکوہ)

”تحقیق اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو اپنی صورت پر پیدا کیا۔“

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی رضی اللہ عنہ ”انفاس العارفین“ صفحہ 27 پر اپنے والد ماجد کا ایک کشف بیان کرتے ہیں:

”فرماتے تھے کہ ایک مرتبہ مجھے مکمل بے خودی اور فنا حاصل ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ حق سجانہ و تعالیٰ نے فرشتوں کو حکم دیا کہ میرے فلاں بندے کو تلاش کرو۔ تلاش کیا اسے نہ پایا، بہشت میں جستجو کی نہ ملا، پس حق سجانہ و تعالیٰ نے خطاب فرمایا کہ جو شخص مجھ میں گم ہو گیا، وہ زمین و آسمان اور جنت میں نہیں مل سکتا۔“

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ اپنی کتاب ”الفتح الربانی“ مجلس نمبر 50 میں بیان فرماتے ہیں:

”اے راہ آختر کے مسافر! تو ہر وقت رہبر کے ساتھ رہ۔ یہاں تک کہ وہ تجھے پڑا اور پہنچا دے۔ راستہ بھراں کا خادم بنارہ۔ اس

کے ساتھ حسن ادب کا برتاؤ رکھ اور اس کی راہ سے باہر مت ہو کہ وہ تجھے واقف کار بنا دے گا اور خدا کے قریب پہنچا دے گا ۔۔۔ اس کے بعد تیری شرافت اور صداقت دیکھ لینے کی وجہ سے تجھ کو راستہ میں نیابت عطا کرے گا۔ یعنی تجھ کو قافلہ میں سردار اور اہل قافلہ کا سلطان بنا دے گا۔ پس تو قائم رہے گا۔ یہاں تک کہ تجھ کو تیرے نبی ﷺ کے پاس لائے گا اور تجھ کو آپ ﷺ کے حوالے کر دے گا۔ پھر آپ ﷺ کی آنکھیں تجھ سے ٹھنڈی ہو جائیں گی۔ اس کے بعد آنحضرت ﷺ تجھ کو قلوب، کیفیات اور معنی پر نائب بنا دیں گے۔ پس تو حق تعالیٰ اور اس کی مخلوق کے درمیان سفیر اور نبی ﷺ کا حاضر باش اور خدمت گار بن جائے گا کہ بھی مخلوق کی طرف آئے گا اور کبھی خالق کی طرف ۔۔۔ یہ چیز بناؤٹ اور ہوس سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ اس سے ہوتی ہے جو سینوں میں جگہ پایا کرتی ہے اور عمل اس کی تصدیق کیا کرتا ہے۔“ مزید فرماتے ہیں: ۔۔۔۔۔

”مشائخ“ دو قسم کے ہیں۔ ایک مشائخ شریعت اور ایک مشائخ طریقت۔ مشائخ شریعت تجھ کو مخلوق کے دروازے پر لے جائے گا اور مشائخ طریقت تجھ کو قرب خداوندی کا راستہ بتائے گا۔“

حضرت سلطان باہو ﷺ اس سلسلہ میں ”شمس العارفین“ میں ارشاد

فرماتے ہیں:

”مطلوب یہ ہے کہ طالب اللہ ظاہر میں خواہ کتنا اور دو وظائف میں مشغول رہے وہ باطن میں کبھی مجلسِ محمدی صلی اللہ علیہ وسلم حاصل نہیں کر سکتا۔ تاوقتیکہ کوئی مرشد اس کی رہنمائی نہ کرے۔ کامل مرشد کی مدد سے ایک لمحہ میں مجلسِ محمدی صلی اللہ علیہ وسلم حاصل ہوتی ہے اور واصل خدا بن جاتا ہے۔“

لطیفہ قلب سے دربارِ اقدس ﷺ تک رسائی کے لیے طلب صادق، استعداد اور شیخ کے کمال میں اختلاف کی وجہ سے طالبین کی تیکمیل کے لیے کہیں ایک روز، کہیں سترہ، کہیں چالیس روز اور کہیں چودہ سال کا عرصہ رکھا گیا ہے۔۔۔

الْحَمْدُ لِلّٰهِ، فَقِيرِ الْمَآلِ کے پاس چند رایے بھی صاحبِ استعداد ساختی آئے جنہیں اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم اور حضور ﷺ کے جتوں کے صدقے ایک ہی نشست میں توجہ دے کر بابِ حجاباتِ الوہیت تک پرواز کرائی گئی۔ اور کعبہ شریف، روضہ اطہر اور دربارِ اقدس میں پیش کر دیے گئے۔ انہوں نے سب مقامات کا مشاہدہ کیا اور حضور ﷺ اور خلفاء راشدین کی زیارت سے بھی مشرف ہوئے۔

حضرت پیر<sup>رثیہ</sup> کے مذکورہ بالاقول کے مطابق بیعت کی دو اقسام میں سے بیعت شریعت تو یہ ہے کہ کسی بزرگ سے متاثر ہو کر آپ نے بیعت (عہد) کی کہ میں اپنی زندگی اللہ تعالیٰ اور رسول کریم ﷺ کے بتائے ہوئے طریقے پر گزار دوں گا۔ اس نے کچھ وظیفہ اور ذکر بتا دیا اور بس --- عموماً آج کل مختلف خانوادوں میں یہی بیعت رائج ہے۔ رہا بیعت طریقت و حقیقت کا معاملہ تو یہ بہت اعلیٰ وارفع چیز ہے۔ جہاں اس راہ پر چلانے والے شاذ ہوتے ہیں وہاں اس

پر چلنے کی آرزو رکھنے والے بھی خال ہی ہوتے ہیں۔۔۔ حقیقت میں ایسے صاحبِ عزم لوگ بہت کم ہوتے ہیں جو اس منزل کے حصول کے لیے کسی مردِ کامل کی تلاش میں سرگردان رہنے اور کٹھن گھاٹیوں سے گزرنے کی ہمت رکھتے ہوں۔۔۔ وہ صرف چند و نطاائف پر ہی فناعت کر لیتے ہیں اور نہیں جانتے کہ گلشن میں علاجِ تنگی دامابھی ہو سکتا ہے۔

تو ہی ناداں چند کلیوں پر فناعت کر گیا

ورنہ گلشن میں علاجِ تنگی دامابھی ہے

یوں تو اس راستہ میں کسی کا لطیفہ قلب بھی جاری ہو جائے وہ اولیاء کے زمرہ میں داخل ہو جاتا ہے۔۔۔ مگر اطاائف کو تو سلوک میں محسن ابجد کا درجہ حاصل ہے۔ طلب تو یہ ہونی چاہیے کہ وہ قطعی منازل کرتا ہو حضور ﷺ کے دربارِ اقدس میں باریابی اور بیعت کی سعادت حاصل کرے۔۔۔ اولیائے کرام ﷺ میں اس شخص کو بھی کامل قرار نہیں دیا جا سکتا جو خود تو وہاں باریاب ہو مگر دوسروں کو وہاں لے جانے کی قوت و اجازت سے بہرہ ورنہ ہو۔۔۔ اس سلسلہ میں حضرت سلطان

باہو ﷺ ”عین الفقر“ صفحہ 6 پر یوں ارشاد فرماتے ہیں:

”اور یاد رکھو فقیر فنا فی اللہ صاحب حضور ہوتا ہے وحدانیتِ الہی

میں غرق کرنا اور مجلسِ محمدی ﷺ میں پہنچانا اس کے لیے کچھ مشکل نہیں بلکہ آسان ہے اور صرف ذکر و فکر اور زہد و تقویٰ سے یہ بات حاصل ہونا دشوار ہے کیونکہ مرشد کامل طالب اللہ کا ہاتھ پکڑ

کر منزلِ مقصود تک پہنچا سکتا ہے۔ جس شخص کو یہ قدرت نہ ہو  
اسے کامل کہنا غلط ہے بلکہ وہ راہز ہے۔“  
ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَأَمَّاٰ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثْ (سورة الضحى: 11, 93)  
”اور اپنے رب کی نعمت بیان کر۔“  
--- اور ارشاد نبوی ﷺ ہے:

عَنْ عُمَرَ بْنِ شُعَيْبٍ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى اثْرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ.  
(رواہ فی المشکوہ والترمذی)

”حضرت عمر بن شعیب رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پسند کرتا ہے کہ اس کی نعمت کا اظہار کیا جائے جو اس کے بندہ پر ہوئی۔“

اور ”اللّمعات“ شرح مکثوٰۃ میں حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی تشریح کے طور پر لکھا ہے:

”اس سے معلوم ہوا کہ نعمت کا چھپانا جائز نہیں۔ گویا یہ نعمت کی ناشکری ہے۔ اسی طرح وہ نعمت جو اللہ تعالیٰ نے بندہ پر فرمائی مثلاً علم اور فضیلت (خواہ ظاہری ہو یا باطنی) اس کا اظہار کرنا چاہیے تاکہ لوگ واقف ہو جائیں اور اس سے فائدہ اٹھائیں۔ اور وہ قرآن مجید کی آیت:

وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ۝ (سورة البقرة: 2, 3)

”اور جو کچھ ہم نے انہیں دے رکھا ہے اس سے خرچ کرتے ہیں۔“--- کے مصدق میں داخل ہو جائے۔

سورا تم ناچیز باغِ حسین کمال بطور تحدیث نعمت عرض کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا خصوصی فضل و رحمت اور حضور ﷺ کا خصوصی کرم ناچیز کے شامل حال ہے۔

رب سائیں نے نبی ﷺ کے مبنیوں طاقت بخشی

سالاں تھانوں پلاؤں دے وچ ہر منزل اپڑاواں

سیر کرا کے کعبے دی وت روپہ پاک پہنچا کے

انشاء اللہ نبی کریم ﷺ کے ہتھ وچ ہتھ پھڑاواں

جیہڑا آسی اپنا اپنا بھانڈا بھر لے جاسی

نام اللہ دے نال کمالاً! پھر دل چکاواں

قرب الہی کی منازل پر چلتے ہوئے مختلف مراحل، شریعت، طریقت، حقیقت

اور معرفت سے گزرنا پڑتا ہے۔ بقول حضرت رومی الحنفیہ شریعت شمع ہے کہ راہ

دکھاتی ہے۔ راہ پر گامزن ہونا طریقت، منزل مراد پر رسائی حقیقت ہے۔۔۔ یا یہ

کہ شریعت علم کیمیا کی طرح ہے۔ خواہ کتاب سے پڑھ یا کسی سے سکھے اور

ادویات و تابنے کو مرکب کرنا طریقت اور تابنے سے سونے کا حاصل ہو جانا حقیقت

ہے۔۔۔ یا یہ کہ علم طب پڑھنا شریعت، پرہیز و ادویات کا استعمال طریقت اور

شفایابی حقیقت ہے۔۔۔ الغرض شریعت علم، طریقت عمل اور حقیقت عمل کا اثر

ہے--- گویا پہلے تو شریعت ہے کہ دینی احکام سے آگاہی کے لیے درس و تدریس اور وعظ و تبلیغ سے کام لینا پڑتا ہے جس کے تحت ایک شخص شعائرِ اسلام ظاہری طور پر اختیار کر لے--- اگلا مرحلہ امورِ باطنی کے لیے اختیار کردہ ذرائع اور مسائل ہیں۔ یعنی ذکر و مراقبات وغیرہ، اسے طریقت سے موسم کیا جاتا ہے--- اس سے اگلا مرحلہ حقیقت یعنی اخلاص اور حضوری قلب یعنی ”عبادت ایسے کر کہ گویا تو اللہ کو دیکھ رہا ہے۔“ کا حاصل ہو جانا ہے اور اس سے بھی اگلا مرحلہ معرفت ہے۔ مثلاً نماز کے مسائل سے آگاہی شریعت، نماز کا قیام طریقت اور نماز میں خشوع و خضوع اور حضوری قلب کی کیفیت حقیقت اور سامنے کعبہ و صاحبِ کعبہ کو دیکھنا معرفت ہے--- اور

**ذلک فَضْلُ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ۔ (سورة الحديد: 57، 21)**

”یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے عطا فرمادیتا ہے۔“

کوئی اللہ والا مل جائے تو یہ تمام مرامل ط ہو سکتے ہیں۔ انسان کے حصول علم کے لیے تین ذرائع ہیں--- حواس ظاہری، وہم و عقل اور نورِ بصیرت--- حواس ظاہری سے حاصل کیا جانے والا علم احساس و مشاہدہ پر مبنی ہے اور عقل و وہم سے حاصل ہونے والا علم، معلوم سے مجھوں کی طرف انتقال کے طریقہ پر ہوتا ہے اور نورِ بصیرت سے حاصل ہونے والے علم کا ذریعہ غیب سے تلقیٰ روحانی ہے--- وحی تحدیث و تفہیم، فراست، ذوق، معرفت، علم لدنی، کشف والہام اور وجدان، تلقیٰ روحانی کی مختلف صورتیں ہیں۔ تصوّف و سلوک میں وحی جلی

کے سو اتنی عن الغیب کی تمام اقسام کشف والہام سے موسوم کی جاتی ہیں۔ وحی جلی تو حضور ﷺ کے ساتھ ہی منقطع ہو گئی۔۔۔ مگر کشف والہام باقی رہ گیا جو حضور ﷺ کے ان تبعین کو نصیب ہوتا ہے جنہیں خوبی قسمت سے کسی مرد کامل کے وسیلہ سے حضور ﷺ کی روحانی نسبت عطا ہو جائے اور قلب سلیم کی دولت میسر آجائے۔۔۔ کیونکہ قلب سلیم کے حواس بیدار ہوتے ہیں تو وہ ان کے ذریعے علوم باطنی کا ادراک کرتا ہے۔۔۔ ”تفسیر کبیر“ میں حضرت امام رازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ

”ماکشافت کا دروازہ اللہ کے ان خاص بندوں پر کھلتا ہے جن کو شیخ کامل میسر آجائے۔ طلب صادق اور عزم واستعداد ہو۔“

حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”یعنی کشف کا دروازہ اس کے لیے کھلتا ہے جو تقویٰ کے وصف کے ساتھ ذکر الہی پر مواضبت اختیار کرے۔“

موصوف مثال دیتے ہیں کہ ایک حوض میں نالیوں کے ذریعے باہر سے پانی آ رہا ہے۔ یہ ظاہری علوم ہیں۔۔۔ اس کی تہہ میں ایک سوتا ہے جس سے فووارہ کی طرح پانی اچھلتا ہے۔ یہ علم باطن ہے۔۔۔ یہی علم ہے جس کو علمِ لدنی، کشف اور علم غیبی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

حضرت غوث العظیم رحمۃ اللہ علیہ ”الفتح الربانی“ و عظ 19 میں فرماتے ہیں:

”جس شخص کا ایمان قوی ہو جاتا اور یقین جم جاتا ہے وہ قیامت کے معاملات جن کی حق تعالیٰ نے خردی ہے، قلب کی آنکھ سے

دیکھتا ہے--- وہ دیکھتا ہے کہ جنت اور دوزخ کو--- وہ دیکھتا ہے صور کو اور اس فرشتہ کو جو اس پر تعینات ہے--- وہ دیکھتا ہے تمام چیزوں کو جیسی کہ وہ حقیقت میں ہیں۔“

حضرت امام غزالی رضی اللہ عنہ ”الْمُنْقَدُ مِنَ الضَّالُّ“ میں لکھتے ہیں:

”طريق سلوک کی ابتداء ہی مشاہدات و مکاشفات شروع ہو جانا ہے۔ حتیٰ کہ سالکین بیداری میں انبیاء کی ارواح اور ملائکہ کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ ان کا کلام سنتے ہیں اور ان سے فوائد حاصل کرتے ہیں۔“

کشف کی صداقت کی مثال اس حدیث شریف سے واضح تر ہو جاتی ہے:

عَنْ حَارِثٍ بْنِ مَالِكٍ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ مَرَّ بِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ كَيْفَ أَصْبَحْتَ يَا حَارِثُ قَالَ أَصْبَحْتُ مُؤْمِنًا حَقًّا قَالَ: اُنْظُرْ مَا تَقُولُ فَإِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ حَقِيقَةً فَمَا حَقِيقَةُ إِيمَانِكَ فَقَالَ عَزَفَتْ نَفْسِي عَنِ الدُّنْيَا وَأَهْلِهَا فَاسْهَرْتُ لَيْلًا وَأَظْمَأْتُ نَهَارِي وَ كَانَ إِنْظُرْ إِلَى عَرْشِ رَبِّي بَارِزاً وَ كَانَ إِنْظُرْ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ يَتَرَأَوْرُونَ فِيهَا وَ كَانَ إِنْظُرْ إِلَى أَهْلِ النَّارِ يَتَضَاغُونَ فِيهَا، فَقَالَ عَبْدُ نُورَ اللَّهِ قَلْبَهُ. (بیہقی شریف)

”حارث بن مالک فرماتے ہیں کہ میں رسول کریم ﷺ کے پاس سے گزرا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اے حارث کیا حال ہے؟ میں نے عرض کیا حقیقی مومن ہوں۔ فرمایا سوچو تو سہی، ہر شے کی حقیقت ہوتی ہے تمہارے ایمان کی کیا حقیقت ہے؟ تو حارث ﷺ نے کہا کہ میرے ایمان کی حقیقت یہ ہے کہ میرا نفس دنیا سے منہ مورٹ چکا ہے۔ مکاسب دنیا میں مخلوق پر نگاہ نہیں۔ رات کو رب کو یاد کرتا ہوں، دن کو روزہ رکھتا ہوں۔ (کشف کی) حالت یہ ہے کہ گویا عرش الہی کو ظاہر باہر دیکھتا ہوں۔ اہل جنت کو دیکھتا ہوں کہ ایک دوسرے سے ملاقات کر رہے ہیں اور اہل دوزخ کو چیختا ہوا دیکھتا ہوں تو حضور ﷺ نے فرمایا کہ یہ ایسا بندہ ہے جس کے دل کو اللہ تعالیٰ نے منور کر دیا ہے۔“

یاد رہے کہ کشف والہام اللہ تعالیٰ کا اپنے خاص بندوں پر خاص انعام ہے۔۔۔ مگر اس کا حصول مقصود نہیں۔ صوفی و سالک کے نزدیک اصلی مقصد اللہ تعالیٰ کے ذکر کے ذریعے اصلاح نفس، تزکیہ باطن اور تعمیر سیرت اور اللہ تعالیٰ کی رضا کا حصول ہے۔ مگر اس راہ پر چلتے ہوئے بعض اوقات جو مشاہدات و مکاشفات ہوتے ہیں وہ دلیل و ثبوت کا کام دیتے اور یقین میں اضافے کا باعث بن جاتے ہیں۔۔۔ لیکن بسا اوقات یوں بھی ہوتا ہے کہ بلند منازل والے سالک کو کچھ بھی نظر نہ آئے اور کسی نووارد کو مشاہدات کی دولت سے نواز دیا جائے۔ سو جنہیں مشاہدہ نہ ہوانہیں اپنے شیخ پر یقین و اعتماد کر لینا چاہیے یا اپنے صاحب کشف

ساتھیوں کی بتائی ہوئی حالت کو تسلیم کر لے۔ بدگمان نہ ہو کہ شیخ تو کہتے ہیں کہ تمہیں سیر کعبہ کا مراقبہ کر اکر تمہاری روح کو کعبہ شریف پہنچا دیا گیا ہے لیکن مجھے تو کچھ دکھائی نہیں دیتا۔ کیونکہ اس راہ میں بدگمانی مانع فیض بن جاتی ہے۔

کشف میں یہ اختیاط ملحوظ رہے کہ بعض اوقات ابلیس بھی کوئی منظر دکھا دیتا ہے۔ اس لیے اگر قرآن و سنت کے منافی ہو تو مردود ہے۔۔۔ مزید برآں کشف صحیح کی ایک پہچان یہ بھی ہے کہ اسم ذات اللہ کی ضرب لگائی جائے یا کلمہ طیبہ، **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يَا لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ** یا درود شریف پڑھ کر دم کیا جائے۔ اگر صحیح ہے تو برقرار رہے گا اور اگر باطل ہے تو غائب ہو جائے گا۔۔۔ البتہ حضور ﷺ، کعبہ شریف، روضہ اطہر اور قرآن کریم کا روپ اختیار کرنا ابلیس کے بس کا روگ نہیں۔ اگر کشف یا خواب میں مذکورہ اشیاء کو دیکھا تو یہ حق ہے۔۔۔ اور خوش نصیبی ہے۔

یاد رہے کہ کافروں بدکار کو کشف نہیں ہو سکتا۔ جو گیوں اور عاملوں کو بھوک اور ریاضت سے کچھ صفائی نفس نصیب ہوتی ہے جس سے انہیں کچھ دنیوی باشیں معلوم ہو جاتی ہیں۔۔۔ ان کے لیے اللہ تعالیٰ کا فیصلہ یہ ہے:

**لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ**۔ (سورة الاعراف: 7، 40)

”ان کے لیے آسمانوں کے دروازے نہیں کھولے جاتے۔“

فقیر کا سلسلہ اور یہی ہے اور یہ سلسلہ اپنے اندر بے پناہ قوت کا حامل ہوتا ہے۔۔۔ یوں سمجھ لیجے کہ اس سے مسلک سالک کو خوبی قسمت سے پیدل یا سائیکل پر سفر کرنے کی بجائے ہوائی جہاز کی سواری میسر آجائے اور بالائی منازل میں

جہاز کی بجائے راکٹ سے منازل طے کرنے کی سبیل پیدا ہو جائے۔۔۔ مجھے اپنے والد صاحب نے ظاہری طور پر سلسلہ قادریہ و قلندریہ کی نسبت عطا کی تھی۔ مزید براں میرے ظاہری شیخ حضرت مولانا اللہ یار خان رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ ہیں کہ ان کا سلسلہ بھی اویسیہ تھا اور وہ اپنے ظاہری شیخ حضرت مولانا عبد الرحیم رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ ساکن لنگر مخدوم سے تربیت پانے کے بعد بہت سے مشائخ اہل بزرخ سے روحانی طور پر کسب فیض کرتے ہوئے حضور صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ سے مستفیض ہوئے تھے۔ اسی طرح حضرت شیخ رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ کے وصال کے بعد راقم کو بھی حضور صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے جوتوں کے صدقے بہت سے انبیاء کرام عَلَیْہِمُ السَّلَامُ، صحابہ کرام اور اولیائے کرام رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ سے روحانی طور پر فیضیاب ہونے کا شرف حاصل ہوا ہے اور روحانی تربیت کی تکمیل حضور صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی ذاتی توجہ کی مرہون منت ہے۔

سلسلہ اویسیہ سے مراد یہ ہے کہ جس طرح حضرت اویس قرنی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ نے حضور نبی کریم صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ سے ظاہری ملاقات کی سعادت حاصل کرنے سے محروم رہنے کے باوجود آپ صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی روح پر فتوح سے اخذ فیض کیا۔ اسی طرح اولیاء بزرخ میں سے کسی ایک یا زیادہ مشائخ سے فیض حاصل کرنے کو اویسیہ طریقہ سے موسم کیا جاتا ہے۔۔۔ اس سلسلہ کے سردار حضرت اویس قرنی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ ہیں اور جس کسی کو بھی اس طریقہ سے کسی بزرگ سے فیض نصیب ہو گا گویا وہ آپ رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ ہی کے سلسلہ سے نسلک ہو گا۔ حضرت شاہ ولی اللہ رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ ”ہمعات“ صفحہ 21 پر فرماتے ہیں:

”حاصل کلام مشائخ نظام میں ایک سلسلہ اویسیہ بھی ہے کہ اکثر بزرگ

اس سے متعلق تھے اور ان کے سلسلہ کے سردار خواجہ اولیس قرنی رض اپنی  
ہیں کہ **حُبٌ باطنی** سے حضور ﷺ سے تربیت حاصل کی۔

”معات“ ہی میں صفحہ 86 پر مزید لکھتے ہیں:

”اور اگرچہ اس طریقہ میں تسلسل خرقہ متصل ہے۔ لیکن اخذ نسبت  
کا تسلسل اس طریقہ میں متصل نہیں ہے۔ ایک بار سلسلہ ظاہر ہوتا  
ہے اس کے بعد مفقود ہو جاتا ہے۔ پھر اولیس طریق سے کسی کے  
باطن سے ظاہر ہوتا ہے۔۔۔ درحقیقت یہ طریقہ تمام تراویسیہ  
ہے اور اس طریق کے متولیین روحانیوں میں بڑی عظمت و ہیبت  
کے مالک ہوتے ہیں۔“

گویا حضرت امام الہند رض کے ارشاد سے ثابت ہوا کہ اس سلسلہ عالیہ کے  
متولیین بڑی عظمت اور ہیبت کے مالک ہوتے ہیں۔ صاحبِ موصوف نے اپنی  
روحانی بیعت کا حال ”الانتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ“ میں یوں درج کیا ہے:

”حضور ﷺ نے مسکراتے ہوئے مراقبہ سے سر مبارک اٹھایا  
اور اپنے دونوں مبارک ہاتھوں سے میری طرف مصافحہ اور بیعت  
کا اشارہ فرمایا۔۔۔ یہ فقیر اٹھا، اپنے دونوں زانوں حضور ﷺ کے  
زانوں کے ساتھ ملائے اور اپنے دونوں ہاتھ حضور اکرم  
ﷺ کے مبارک ہاتھوں کے درمیان رکھے اور بیعت کی۔“

مزید برآں ”الفوز الکبیر“ صفحہ 76 میں اپنا اولیسی ہونا یوں بیان

فرماتے ہیں:

”اگر سچ پوچھو تو میں تعلیم قرآن میں اویسی ہوں کہ میں نے روح رسول کریم ﷺ سے بلا واسطہ قرآن مجید پڑھا، جیسے فیض باطن حاصل کیا۔“

مزید برآں ”القول الجميل“ میں اپنے والد ماجد حضرت شاہ

عبدالرحیم رضوی کے متعلق لکھتے ہیں:

”مصنف کے والد بزرگوار نے باطنی طور پر بذریعہ خواب بھی حضور اکرم ﷺ سے بھی استفادہ اور بیعت حاصل کی ہے۔ اور حضور ﷺ نے آپ کو فی اثبات کی تعلیم دی۔ نیز حضرت زکریا علیہ السلام سے بھی ادب آموزی کا شرف حاصل ہے کہ انہوں نے اسم ذات کی تعلیم فرمائی تھی۔۔۔ اس کے علاوہ آئمہ طریقت کی ارواح سے بھی آپ نے اکتساب فیض فرمایا ہے۔ جن میں شیخ عبدالقدار جیلانی رضوی، خواجہ بہاؤ الدین نقشبند رضوی، خواجہ معین الدین چشتی رضوی جیسی ہستیاں شامل ہیں۔ ان کو آپ رضوی کے نے خواب میں دیکھا اور ان سے اجازت حاصل فرمائی۔“

حضرت مجدد الف ثانی رضوی اویسیہ کے بارے میں دفتر سوم کے مکتوب 121

میں یوں ارشاد فرماتے ہیں:

”مendum! اویسی کہنے کا مطلب ظاہری پیری سے انکار نہیں ہے

کیونکہ اویسی وہ شخص ہے جس کی تربیت میں روحانیوں کو دخل ہو۔

حضرت خواجہ احرار رضویہ باوجود ظاہری پیر کے چونکہ حضرت خواجہ

نقشبندیہ سے امداد پاتے تھے لہذا اپنے آپ کو اولیٰ کہتے تھے۔“

اپنے بارے میں دفتر سوم ہی کے مکتوب 87 میں لکھتے ہیں:

”میں اللہ تعالیٰ کا مرید بھی ہوں اور اللہ تعالیٰ کا مراد بھی ۔۔۔

میری ارادت کا سلسلہ بلا واسطہ اللہ تعالیٰ سے متصل ہے اور میرا

ہاتھ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ کے قائم مقام ہے ۔۔۔ اور حضرت محمد

رسول اللہ ﷺ سے میری ارادت بہت سے واسطوں سے

ہے۔ طریقہ نقشبندیہ میں 21 واسطے ہیں۔ قادریہ میں 25، چشتیہ

میں 27 اور میری اللہ تعالیٰ سے جوارادت ہے وہ واسطے کو قبول

نہیں کرتی۔ میں محمد رسول اللہ ﷺ کا مرید بھی ہوں اور ان کا تبع

اور ہم پیر بھی ۔۔۔ اس دولت کے دستخوان پر اگرچہ میں طفیلی

ہوں لیکن بن بلائے نہیں آیا۔ اگرچہ میں امتی ہوں لیکن دولت

میں شریک ہوں۔ اگرچہ میں اولیٰ ہوں لیکن میں اپنا حاضر ناظر

مربی رکھتا ہوں۔ اگرچہ طریقہ نقشبندیہ میں میرا پیر عبد الباقی رضی اللہ تعالیٰ

ہے، لیکن میری تربیت کا کفیل خود اللہ باقی ہے ۔۔۔ میری تربیت

اللہ تعالیٰ کے فضل سے ہوئی ہے۔ میں اللہ تعالیٰ کا پروردہ

ہوں ۔۔۔ اپنے کمال کرم سے اور اُس غیرت کی وجہ سے جو اللہ

تعالیٰ میرے حق میں رکھتا ہے، جائز نہیں رکھا ہے کہ میری تربیت

میں کسی دوسرے کے فعل کا کوئی دخل ہو یا اس معنی میں دوسروں کی

طرف متوجہ ہوں ۔۔۔ میں اللہ تعالیٰ کا پروردہ ہوں اور اللہ تعالیٰ

کے فضل و کرم لامتناہی کا مجتبی۔“ (باکریہاں کا رہا دشوار نیت)

مکتب 123 دفتر سوم میں مزید فرمایا:

”وہ راہ جو اللہ تعالیٰ کی طرف پہنچانے والے ہیں، دو ہیں۔ ایک وہ راہ ہے جو قرب نبوت سے تعلق رکھتی ہے۔ اصل الاصل تک پہنچانے والی ہے، اس راہ سے وصول ہونے والے اصل میں تو انبیاء ہیں اور ان کے صحابہ کرام اور باقی اُمّتیوں میں سے جس کو بھی اس دولت سے نوازیں۔ اگرچہ وہ تھوڑے ہوتے ہیں۔۔۔ بلکہ بہت ہی تھوڑے ہوتے ہیں۔۔۔ اور اس راہ میں توسط اور حیلوں نہیں ہے۔ جو بھی ان واسطین میں سے فضل حاصل کرتا ہے وہ بغیر کسی وسیلے کے اصل سے حاصل کرتا ہے۔ اور کوئی بھی دوسرے کی راہ میں حائل نہیں ہوتا۔۔۔ اور ایک وہ جو قرب ولایت سے تعلق رکھتی ہے۔ اقطاب واوتاد اور تمام اولیاء اسی راہ سے وصول ہیں اور راہِ سلوک اسی سے عبارت ہے اور اس راہ میں حیلوں اور توسط ثابت ہے۔“

حضرت مجدد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو روحانی طور پر حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے بھی اجازت نامہ حاصل کرنے کا شرف حاصل ہوا۔۔۔ تفصیل دفتر سوم کے مکتب 106 میں انہی کی زبانی سنئیں:

”چونکہ رات کی کوفت باقی تھی کہ سو گیا۔ کیا دیکھتا ہوں کہ حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فقیر کے لیے اجازت نامہ لکھا ہے جیسے مشائخ خلفاء کے لیے اجازت نامہ لکھتے ہیں۔۔۔ اور میں اس وقت ایسا

محسوس کرتا ہوں کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک جگہ میں رہتا ہوں اور بیٹے کی طرح اپنے باپ کے ساتھ زندگی گزار رہا ہوں۔ رسول اللہ ﷺ اور ان کے اہل بیت میرے لیے اجنبی نہیں ہیں اور میں نے اس کاغذ کو لپیٹ کر اپنے ہاتھ میں پکڑ رکھا ہے اور فرزندانِ حرم کی طرح میں بھی ان کے حرم شریف میں داخل ہو گیا ہوں۔۔۔ امہات المونینؓ میں سے سب سے بڑی ماں نے رسول اللہ ﷺ کی موجودگی میں مجھے بعض خدمات کے اہتمام کا حکم دیا ہے اور فرمایا ہمیں تمہارا انتظار تھا۔۔۔ اس طرح کرنا چاہیے۔۔۔ اور اس وقت میں خواب سے بیدار ہو گیا۔۔۔

اکابرین کے مندرجہ بالا بیانات سے ثابت ہوا کہ بعض اولیائے کرام رضی اللہ عنہم کو اپنے ظاہری پیر کے علاوہ بھی روحانی طور پر اکابر اولیائے کرام رضی اللہ عنہم اور حضور ﷺ سے مستفیض ہونے کی سعادت حاصل ہوتی رہی ہے۔

سلسلہ اویسیہ میں اخذِ فیض اور اجراءِ فیض دونوں صورتیں ہو سکتی ہے۔ یعنی اپنے سے اوپنچے والے سے فیض لینا اور اپنے سے یونچے والے کو فیض دینا۔۔۔ فیض سے مراد یہ ہے کہ منازلِ سلوک میں اپنے سے اوپر والا الگی منازل میں ساتھ لے جائے۔ مثلاً کوئی پہلے عرش میں ہے تو اسے کپڑ کر اگلے عرشوں میں لے جائے۔ یعنی عالم دنیا والا عالم بزرخ کے ولی سے اخذِ فیض کر کے ترقی کر سکتا ہے۔۔۔ اسی طرح اگر اس کی منازل اوپنچی ہیں تو وہ اپنے سے کم منزل والے اہل

بر ZX کو توجہ دے کر بلند منازل پر پہنچا سکتا ہے--- اور اگر کوئی اہل بر ZX  
تکلیف میں ہو تو روحانی توجہ سے اس کی تکلیف کا ازالہ کر سکتا ہے--- اس سلسلہ  
میں حضرت مجدد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا بیان دفتر اول کے مکتب 11 میں یوں درج ہے:  
”دوسری گزارش یہ ہے کہ بعض فوت شدگان جو عالم بر ZX سے  
تعلق رکھتے ہیں کے حالات بھی ظاہر ہوئے۔ ان کے لیے آلام  
و شدائد رفع کرنے پر توجہ دی گئی۔“

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق ”قبر جنت کے باغوں میں سے ایک  
باغ یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے“، گویا کہ انسان کو موت کے بعد  
عقائد اور اعمال دنیا کے مطابق بر ZX میں ایک گھر الاث کر دیا جاتا ہے۔ اگر  
نجات یافتہ ہے تو اس کے اعمال کے درج کے مطابق یہ گھر نگ، فراخ یا آراستہ  
ہو گا، کسی کا جھونپڑا، کسی کا بیگناہ اور کسی کا محل--- دنیا میں کسی مرد کا مل کی راہنمائی  
میں تصوّف و سلوک کی طے کردہ منازل کے مطابق اس کی روح قبر میں پہنچ کر  
اپنے اس گھر سے اس منزل تک ہر کہیں آ جاسکتی ہے۔ مثلاً وفات سے پہلے اسے  
روحانی طور پر کعبہ شریف اور روضہ اطہر پر رسائی کی نعمت حاصل ہے تو بعد وفات  
بھی اس کی روح ان مقامات مقدسہ تک آنے جانے میں آزاد ہو گی، اور اگر دنیا  
میں یہ سعادت حاصل نہ کر سکا تو پھر روح اپنے گھر سے باہر نکل کر سیر کرنے سے  
قاصر رہے گی--- اس لیے اس نعمت کے حصول کے لیے اولیائے کرام رحمۃ اللہ علیہ ملکوں  
ملکوں کی خاک چھان کر شیخ کامل سے اخذ فیض کے لیے سرگردان رہے۔  
عموماً پوچھا جاتا ہے کہ ایک دفعہ بیعت کے بعد دوسری بیعت کی جاسکتی ہے؟

اس ضمن میں یہ حقیقت پیش نظر رہنی چاہیے کہ بیعت کا مقصد روحانی تعلیم حاصل کرنا ہے۔ اگر ایک پیر نے اطائف کرائے یا نہیں کر اسکتا یا آگے روحانی منازل طے نہیں کر اسکتا اور آپ کو معلوم ہو گیا کہ فلاں صاحب آگے کے منازل طے کر اسکتے ہیں تو اگر آپ کی طلب صادق ہے تو دوسری جگہ بیعت ضرور کرنا چاہیے تاکہ اگلے درجہ کی تعلیم حاصل کر سکیں۔ اور اگر مزید طلب نہ ہو تو دوسری جگہ جانا بے سود ہے۔ اکابر اولیائے کرام رض کئی بزرگوں سے اخذ فیض کرتے رہے۔ مثلاً حضرت مجدد الف ثانی رض نے پہلے اپنے والد ماجد کی سلسلہ چشتیہ میں بیعت کی اور خلافت پائی۔ ان کی وفات کے بعد حضرت شاہ کنڑ محبی رض کی سلسلہ قادریہ میں بیعت کی اور خلافت حاصل کی۔ بعد ازاں سلسلہ نقشبندیہ کے بزرگ حضرت خواجہ محمد باقی باللہ رض کی بھی بیعت کی اور خلیفہ بنے۔۔۔ اسی طرح حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی رض نے میاں جیو شاہ نور محمد جھنچھانوی رض اور حضرت مجاہدین نصیر الدین دہلوی رض سے بیعت اور دونوں سے خرقہ خلافت حاصل کیا۔ اور حضرت پیر مہر علی شاہ گوڑھوی رض نے اپنے ماموں سید فضل دین رض اور حضرت شمس الدین سیالوی رض اور حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی رض کی بیعت کی اور خلافت پائی۔۔۔ سو اگر مذکورہ بالا حضرات مزید کسپ فیض کے لیے مزید مشائخ سے بیعت کر سکتے ہیں تو ایک عامی کو اس سے اجتناب نہیں کرنا چاہیے۔

صوفیاء میں وحدت الوجود (ہمہ اوست) اور وحدت الشہود کی دو اصطلاحیں بہت معروف ہیں۔۔۔ علماء ظاہر کے نزدیک توحید کے یہ معنی ہیں کہ ایک خدا کے سوا کوئی اور خدا نہیں۔ نہ خدا کی ذات و صفات میں کوئی اور شریک ہے۔ لیکن

تصوف کی لغت میں اس لفظ کے معنی بدل جاتے ہیں بعض حضرات صوفیاء کے نزدیک توحید کے یہ معنی ہیں کہ خدا کے سوا کوئی اور چیز عالم میں موجود ہی نہیں یا کہ جو کچھ موجود ہے سب خدا ہی ہے۔ اسی کو ”ہمه اوست“ کہا جاتا ہے۔ یہ مسئلہ اگرچہ تصوف کا اصولی موضوع ہے لیکن اس کی تعبیر اس قدر نازک ہے کہ ذرا سا بھی انحراف ہو تو یہ بالکل الحاد سے مل جاتا ہے۔۔۔ اس لیے عامی کو اس میں نہیں پڑنا چاہیے۔

صوفیاء اور اہل ظاہر کا پہلا امتیازی اختلاف یہ ہے کہ اہل ظاہر کے نزدیک خدا سلسلہ کائنات سے بالکل الگ ایک جدا گانہ ذات ہے۔ مگر صوفیاء کے نزدیک خدا سلسلہ کائنات سے الگ نہیں۔۔۔ اس قدر تو تمام صوفیاء کے نزدیک مسلم ہے مگر اس کی تعبیر میں اختلاف ہے۔ ایک فریق کے نزدیک خدا وجود مطلق اور ہستی مطلق کا نام ہے۔۔۔ یہ وجود جب تشخیصات و تعینات کی صورت میں جلوہ گر ہوتا ہے تو ممکنات کے اقسام پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے حباب اور مونج مختلف ذاتیں خیال کی جاتی ہیں لیکن پانی کے سوا کچھ نہیں۔

گفتمن از وحدت و کثرت نخنے گوئی به رمز  
گفت مونج و کف و گردا ب ہمانا دریاست  
با وحدت حق ز کثرت خلق چ باک  
صد جا اگر گرہ زنی رشته یکسیت  
(یعنی دھاگے میں جو گرہ ہیں لگائی گئی ہیں ان کا وجود اگرچہ دھاگے سے الگ

نظر آرہا ہے لیکن حقیقت میں دھاگے کے سوا کوئی زائد چیز نہیں۔ صرف صورت بدل گئی ہے۔)

دوسرے گروہ نے وحدت وجود کے معنی قرار دیے ہیں کہ آدمی کا سایہ اگرچہ بظاہر ایک جدا چیز معلوم ہوتا ہے لیکن حقیقتاً اس کا کوئی وجود نہیں۔ جو کچھ ہے آدمی ہی ہے۔ اسی طرح ذات باری تعالیٰ موجود ہے اور ممکنات مخلوقات جس قدر بھی موجود ہیں سب اسی کے اظلال اور پرتو ہیں۔۔۔ اس کو توحید شہودی کہتے ہیں۔

وحدت الوجود اور وحدت شہود میں فرق یہ ہے کہ وحدت وجود کے لحاظ سے ہر چیز کو خدا کہہ سکتے ہیں جیسے حباب اور موج کو پانی بھی کہہ سکتے ہیں۔ لیکن وحدت شہود میں یہ اطلاق درست نہیں۔ کیونکہ انسان کے سایہ کو انسان نہیں کہہ سکتے۔

فقیر نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی ان ہر دونظریات کی حقیقت مجھ پر ظاہر فرمائی جائے۔ چنانچہ مراقبہ میں مجھ پر منکشف ہوا کہ اللہ تعالیٰ تمام موجودات کا خالق ہے اور ہر تخلیق اس کی صفت رحمت کی آئینہ دار ہے۔ خالق اور مخلوق کے درمیان یہ نسبت رحمت ہر شے سے انوار کی صورت میں ہر آن ظہور پذیر ہو رہی ہے۔۔۔ جیسے سورج کی روشنی شیشے (ہر شے) سے منعکس ہو رہی ہو۔ علاوہ ازیں ہر شے اللہ پاکار رہی ہے اور آسمان کی طرف تکے جا رہی ہے۔۔۔ جیسے ایک اللہ کی شہادت دے رہی ہے۔

میرے حضرت جی لشکریہ نے 18 فروری 1984ء کو انتقال فرمایا اور 19 فروری کو غروب آفتاب سے نصف گھنٹہ قبل آسودہ خاک ہوئے۔ قبر شریف پر مٹی ڈال کر سب ساتھیوں نے ایصالِ ثواب کے لیے ہاتھ اٹھائے تو اس ناچیز نے

دس لاکھ درود شریف کا ثواب نذر کیا۔۔۔ دنیا سے رخصت ہونے کے فوراً بعد اس نفیر کی جانب سے یہ گرال قدر تکمہ رنگ لا یا اور بارہویں روز نمازِ مغرب کے بعد ذکر کے دوران حضرت جی اللہ تعالیٰ روحانی طور پر میری محفل ذکر میں تشریف لائے۔ ساتھ ایک بزرگ اور بھی تھے۔۔۔ تعارف کرایا۔ یہ تمہارے چکوال والے بابا جی حضرت حافظ شیخ حاجی احمد اللہ تعالیٰ ہیں۔ بابا جی اللہ تعالیٰ کے بارے میں خاندانی روایات اور اپنی بصیرت کے تحت یہ تو جانتا تھا کہ اوپنی ہستی ہیں۔۔۔ ان کے ہاتھ کے لکھے ہوئے سات قرآن کریم ہمارے خاندان کا عظیم ورثہ ہیں۔ مگر یہ معلوم نہ تھا کہ یہ اتنی اعلیٰ روحانی منازل و منصب کے حامل ہیں۔۔۔ حضرت جی اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔۔۔ ولایت کی گیارہ شاخیں ہیں۔۔۔ (1) تصور و سلوک (2) قلندری (3) مسخرات (4) مستجاب الدعوات (5) خدمتِ خلق (6) شفقت بر مخلوق (7) مغفرت (8) شہادت (9) تحدیث (کلام) باری تعالیٰ (10) رویت باری تعالیٰ

### (11) محبت

ان میں سے ان کے پاس کافی شاخیں تھیں۔ ان سے بے شمار جگات نے قرآن کریم کا فیض اٹھایا۔۔۔ جیسی دعاتم نے درود شریف کے لیے مانگی ویسی ہی انہوں نے قرآن کریم کے لیے مانگی تھی۔۔۔ جیسے تمہاری دعا قبول کی گئی ویسے ہی ان کی دعا کو بھی شرف قبولیت بخشا گیا۔۔۔ انہوں نے تہا ایک لاکھ سے زیادہ قرآن کریم ختم کیا تھا۔ یاد رہے کہ ایک لاکھ قرآن کریم ختم کرنے کے لیے بلا نامہ روزانہ کم از کم تین ختم ہوں تو مسلسل 94 سال درکار ہیں۔ مزید برا آں انہوں نے ایک قرآن کریم اس انداز سے لکھا کہ ہر آیت کے بدله میں پہلے ایک قرآن ختم

کیا۔ یعنی 6666 قرآن کریم ختم کرنے کے بعد پورا قرآن مجید لکھا۔۔۔ اور اس انداز سے قرآن کریم لکھنے کی کسی کو بھی سعادت نصیب نہیں ہوئی۔۔۔ یہ قرآن کریم انہوں نے روحانی طور پر حضور ﷺ کی خدمت اقدس میں بطور ہدیہ پیش کیا۔۔۔ ان دونوں امور کے تحت انہیں دربار اقدس میں خصوصی تکریم حاصل ہے۔ (اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے یہ نادر قرآن کریم فقیر کے پاس موجود ہے۔)

بابا جی رضیتھی نے فرمایا۔۔۔ میں اولیٰ ہوں اور میں نے بتدریج شیخ عبدالقاردر جیلانی رضیتھی، خواجہ امام حسن بھری رضیتھی، حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور حضور ﷺ سے کسب فضی کیا ہے۔ اپنی زندگی میں تمام اولاد میں سے کسی کو بھی اس اہل نہ پایا۔۔۔ اب وصال کے سو سال بعد بیٹی کی طرف سے پانچویں پشت میں تم اس قابل نظر آتے ہو۔ اس لیے یہ روحانی وراثت اولیٰ طریقہ پر تمہیں منتقل کر رہا ہوں۔ صاحب موصوف نے میرے والد صاحب کی طرف سے پانچویں پشت میں جد امجد حضرت حافظ خان محمد صاحب رضیتھی کے بارے میں نشان دہی فرمائی کہ وہ میرے پیغمبر بھائی اور استاد بھائی ہیں۔ ہم دونوں نے میرے والد حضرت حافظ نور رضیتھی سے نسبت حاصل کی اور میرے پچھا حافظ محمد امین رضیتھی صاحب سے قرأت سیکھی۔۔۔ درس کے دوران ایک دن میری زبان سے نکلا، میری خواہش ہے کہ میں زندگی میں ایک لاکھ قرآن ختم کروں، یہی خواہش انہوں نے بھی اپنالی۔ اور پھر ہم دونوں نے کمر ہمت باندھ لی۔۔۔ اور پھر اللہ تعالیٰ کے فضل و رحمت سے ہم دونوں نے اپنے اپنے طور پر ایک لاکھ سے زیادہ قرآن کریم ختم کرنے کا شرف حاصل کر لیا۔۔۔ انہیں بھی میرے والی اولیٰ سیہ نسبت عطا ہوئی تھی۔ تمہیں یہ بھی

اویسی طریق پر اپنی نسبت عطا کر رہے ہیں--- ان بابا جی لشکریہ کی کرامات کے قصے بھی سنتا رہتا تھا اور ان کی قبر شریف پر حاضری بھی وقتاً فوقتاً دیتا رہتا تھا--- مگر سچی بات یہ ہے کہ میں ان کے علوٰ مرتبت کا اندازہ نہیں کر سکا تھا۔ اتنے میں صاحب موصوف بھی تشریف لے آئے--- انہوں نے فرمایا: ”میری نسبت تمہیں ظاہری طور پر بھی حاصل ہے۔ یہ نسبت میں نے اپنے بیٹے عالم دین کو ظاہری طور پر منتقل کی۔ اس نے اپنے بیٹے بہاؤ الدین کو اور اس نے اپنے بیٹے حسن الدین اور اس نے تمہیں ظاہری طور پر منتقل کی۔“ میں حیرت سے سب کچھ سن رہا تھا--- میں نے عرض کیا--- مگر والد صاحب لشکریہ نے تو مجھے اس سلسلہ میں کچھ نہیں بتایا تھا--- اتنے میں والد صاحب لشکریہ بھی ظاہر ہو گئے--- گویا یہیں بیٹھے تھے۔ فرمانے لگے۔ ”یاد کرو بچپن میں تم تقریباً چھ سال کی عمر کے تھے کہ ایک روز میں نے تمہیں بتایا تھا کہ حضور ﷺ ہمیشہ رات کو دائیں کروٹ سوتے تھے--- اس لیے تم بھی ایسے سویا کرو۔ پھر تمہارے ہاتھ کو پکڑ کر دم کیا تھا۔“ --- جی یاد ہے۔ میں نے عرض کیا--- ”اس وقت سے اب تک اس سنت کا کبھی ناغہ ہوا؟“ جی نہیں، اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے کبھی ناغہ نہیں ہوا۔ ”سنت کی تلقین اور ہاتھوں کو پکڑ کر دم کر کے اپنی نسبت تمہیں منتقل کی گئی تھی۔“ --- بڑے بابا جی لشکریہ کا فیض زیر زمین جاری رہا--- اب تمہاری صورت میں ظاہر کر دیا گیا ہے۔“ --- بابا جی لشکریہ نے فرمایا--- ”اس عظیم امانت کو سنبھالنے کی استعداد پیدا کرنے کے لیے تمہیں کسی ظاہری مرد کامل کی راہنمائی درکار تھی جو تمہیں مولانا اللہ یار خان صاحب لشکریہ سے نصیب ہو گئی۔“ --- اب تمہیں اویسیہ طریقہ سے مزید تربیت دی

جائے گی۔“ سو یہ تینوں حضرات دو ماہ تک روزانہ ذکرِ مغرب کے دوران تشریف لا کر اپنی توجہ سے نوازتے رہے--- چند بار حضرت داتا صاحب رضی اللہ عنہ، حضرت خواجہ اجمیری رضی اللہ عنہ، حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ عنہ اور حضرت خواجہ امام حسن بصری رضی اللہ عنہ بھی تشریف لائے۔

4 اپریل 1984ء کو مغرب کے ذکر میں مراقبات کے دوران جب دربار

اقدس میں پہنچا تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”تم پہلے بھی ایک روحانی ڈیوٹی ادا کر رہے ہو--- مگر اب تمہیں مزید ایک غیر معمولی مشن سونپا جا رہا ہے--- جنات پر تمہیں خصوصی تصریف عطا کیا گیا ہے--- دیگر روحانی امور کے علاوہ جنات کی تبلیغ و ارشاد کا خصوصی فریضہ بھی تم نے انجام دینا ہے--- عالمِ جن و انس میں اتحادِ اسلامی، نفاذِ اسلام اور غلبہ اسلام کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ تمہارے وجود سے بہت بڑا کام لینا چاہتے ہیں--- اس مقصد کے لیے اولیائے برزخ میں سے اکابر اولیائے کرام رضی اللہ عنہ، شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ عنہ، سید احمد کبیر رفاعی رضی اللہ عنہ، سید ابو الحسن شاذلی رضی اللہ عنہ، شاہ عبدالعزیز رضی اللہ عنہ اور تمہارے بابا جی رضی اللہ عنہ کا تعاون تمہیں حاصل ہو گا۔ امام حسین رضی اللہ عنہ اس مشن کے سربراہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ اس کے نگرانِ اعلیٰ ہوں گے اور تم براہِ راست مجھ سے ہدایات حاصل کرو گے--- تمہیں فی الحال قطبِ وحدت کے منصب پر فائز کیا جاتا ہے--- آج سے تم

میرے بیٹے ہو، میرے گھر کا ایک فرد ہو--- آئندہ مسجد کی  
بجائے گھر (روضۃ اطہر) میں بیٹھ کر درود پڑھا کرو۔“

پھر مجھے دربارِ عام (مسجد) سے اٹھا کر اپنے نور محل کے دربارِ خاص میں لے گئے جہاں پر شفقتیں نچھاور فرمادی گئیں--- یاد رہے کہ دربارِ خاص میں بہت کم اولیاء کو مستقلًا باریابی نصیب ہوتی ہے۔

اب جبکہ تین سال کی صبراً زما اور جان گسل جدوجہد اور عالمگیر معرکہ ہائے حق و باطل کے بعد اللہ تعالیٰ کے خصوصی فضل و کرم اور حضور ﷺ کی مسلسل توجہ اور ہدایت اور نگرانی کے تحت عالمِ جہات میں عالمی سطح پر اتحادِ اسلامی، نفاذِ اسلام اور غلبہ اسلام کی منزل مراد حاصل کر لی گئی ہے--- اور مشن کے آغاز کے وقت کہ جہات کی کل پندرہ ارب آبادی میں سے صرف تین ارب مسلمان تھے--- اب اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے صرف تین ارب غیر مسلم رہ گئے ہیں--- یعنی تین سالوں میں نو ارب جہات حلقہ بگوش اسلام ہوئے--- اور پانچ سو چودہ ریاستوں نے اسلامی اتحاد میں شامل ہو کر نفاذِ اسلام کی سعادت حاصل کی--- جہات میں مشن پا یہ تکمیل کو پہنچ چکا ہے--- یہ دراز تر داستان ہے جس کے بیان کی یہاں گنجائش نہیں۔

بارگاہِ رسالت ﷺ سے حکم--- صادر فرمایا گیا کہ اپنی روحانی کیفیات و احوال اور تصوف و سلوک کے بارے میں ایک مختصر سی کتاب قلمبند کروں جو سالکین کے لیے مشعلِ راہ ثابت ہو--- مزید فرمایا--- دین کے اہم ترین شعبے ”احسان“ کو ایک بڑا طبقہ نظر انداز کر چکا ہے--- انکار کے مقابلے میں اظہار

بھی پوری قوت سے ہونا چاہیے---لہذا اپنے احوال کا بھی تذکرہ کروتا کہ لوگوں کو اس کی برکات کا احساس ہوا اور انہیں اس راہ پر چلنے کا شوق نصیب ہو---عرض کیا کتاب کا نام کیا رکھوں؟---حضرت امام حسین رض بول اٹھے---”حال سفر“---میں غور ہی کر رہا تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا---”از فرش تا عرش“ بھی نیچے لکھوادینا تاکہ معنویت پیدا ہو جائے---**الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ** ۵ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم اللہ تعالیٰ کے فضل اور آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے کرم سے ناجیز کو انعامات سے اس قدر مالا مال فرمایا گیا ہے کہ اگر میں ظاہر کر دوں تو لوگ یقین کرنے کی بجائے مذاق کرنا شروع کر دیں گے---آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا:---”سنو! قرآن کریم کی یہ آیت:

**إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلِّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ  
يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوْا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا** ۵

(سورة الاحزاب: 56, 33)

”بیشک اللہ اور اس کے فرشتے آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم پر درود بھیجتے ہیں تو اے ایمان والو! تم بھی آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم پر درود اور خوب سلام بھیجو۔“ --- ہر کوئی ہر دور میں پڑھتا رہا ہے۔ میری حدیث میں بھی موجود ہے کہ

**عَنْ أَبْنِ مَسْعُودٍ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِلَهَ  
وَسَلَّمَ أَوَّلَى النَّاسِ بِيَوْمَ الْقِيَمَةِ أَكْثَرُهُمْ عَلَى صَلَاةٍ.**

(رواہ الترمذی)

”حضرت عبد اللہ بن مسعود رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قیامت والے دن وہ شخص میرے سب سے زیادہ قریب ہو گا جس نے (دنیا میں) بجھ پر سب سے زیادہ درود شریف پڑھا ہو گا---“

---مگر اس حکم پر کماہتہ توجہ نہیں دی گئی--- تمام عباد و زہاد نے نوافل، تلاوت اور تسبیحات پر توجہ مرکوز رکھی۔ انہوں نے درود پر وہ توجہ نہ دی جس کا تقاضا اللہ کریم نے کیا تھا--- مگر میری امت میں تم واحد شخص ہو جس نے اللہ کریم سے عجیب دعا مانگی--- درود اللہ تعالیٰ کا ذاتی وظیفہ ہے۔ سو جب تم نے اس کی دعا کی تو گویا اللہ کریم کی آرزو طلب کر لی۔ لہذا اس نے تمہیں درود کی ذاتی نسبت عطا فرمادی۔ تمہاری یہ معصوم اور پاکیزہ ادا و دعا اللہ کریم کو اتنی پسند آئی کہ تمہیں بتدریج ذوق و شوق اور ہمت و حوصلہ سے نوازتے چلے گئے--- تم نے امت محمد یہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کثرت سے درود پڑھنے والے پہلے سو اشخاص میں شامل ہونے کی دعا کی تھی--- مگر اللہ کریم نے اس لحاظ سے تمہیں ساری امت میں اول کر دیا۔ سو درود شریف کی تعداد کے لحاظ سے کوئی بھی تمہارا مثالی نہیں۔ اس درود شریف کی وجہ و برکت سے میں نے اور ایصالِ ثواب کی وجہ سے دیگر انہیاء کرام، خلفاء راشدین، حسین کریمین، صحابہ کرام اور اولیاء کرام صلی اللہ علیہ وسلم نے تمہیں اپنا بیٹا بنایا ہے۔ اور اولیاء کرام صلی اللہ علیہ وسلم میں میری ذاتی توجہ جتنی تمہیں حاصل ہوئی ہے وہ اور کسی کو نصیب نہیں ہوئی۔ اور اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کا خصوصی فضل و کرم تیرے شامل حال ہو رہا ہے۔“

درود شریف کے سلسلہ میں یہ گزارش بے جا نہ ہو گی کہ اگرچہ درود شریف

پہلے بھی میرا معمول تھا مگر 29 جولائی 1975ء کو میں حضرت جی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حلقہ ذکر میں شامل ہوا تو اس سے اُس مزید بڑھ گیا اور میں نے روزانہ بلا ناخد دس ہزار درود شریف اور دس ہزار کلمہ طیبہ کا درود معمول بنا لیا۔۔۔ تا آنکہ رمضان شریف 1978ء کے اعتکاف کے دوران دل میں خیال پیدا ہوا کہ ان میں سے ایک کو اختیار کر کے درجہ کمال تک پہنچانا چاہیے۔ سودرو درود شریف سے طبعی لگاؤ کے باعث اسے اختیار کیا گیا۔۔۔ اور پھر ایک عجیب سی آرزو نے دل میں پیدا ہو کر بے قرار کر دیا۔۔۔ بے چینی بڑھی تو نصف رات کے وقت دعا کی صورت میں لبوں پر آگئی۔۔۔ بارگاہ اللہی میں دست دعا بلند ہوا:

”اللہی مجھے تاحیات حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور کم از کم ایک کروڑ

سالانہ درود شریف کے ایصال کی سعادت نصیب فرماء۔“

”یا اللہ! میں درود شریف کاریکارڈ قائم کروں، پھر توڑوں، پھر قائم

کروں، پھر توڑوں، پھر قائم کروں۔ رب العالمین میرے مالک!

مجھے امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ان پہلے سو خوش نصیبوں میں شامل فرمایا۔

جنہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر کثرت سے درود شریف بھیجا ہے۔“

بے حد و بے حساب تعریفیں، ناپیدا کنار تعریفیں، بے انتہا تعریفیں میرے اللہ

میرے مالک کے حضور جس نے مجھ ناچیز و عاجز کو یہ دعا مانگنے کا لازوال شرف

نجشا۔۔۔ بے مثال سعادت سے بہرہ ور فرمایا۔ جس نے مجھے اپنے ذاتی وظیفہ

سے سرفراز فرمادیا۔۔۔ میں اگر یہ کہوں کہ نہ کسی نے ایسے دعا مانگنی نہ کسی کی ایسی

قبول ہوئی۔ میں کیوں نہ کہوں کہ چودہ سو سال سے رحمت حق منتظر تھی کہ کوئی دعا

ما نگے تو سہی، وہ ذاتِ اقدس طالب تھی کہ کوئی طلب تو کرے --- یہی طلب اس کا مطلوب تھی --- اور اس طلب کے لیے دل چلتا تو کس کا چلتا --- ہاں! کمال کا چلتا --- بے شک کمال کا چلتا۔ حضور ﷺ کی رحمت کے صدقے کمال کو اس نعمتِ لازوال و بے مثال سے مشرف کیا گیا کہ ملائکہ بھی جھوم اٹھے، کائنات جھوم اٹھی --- حضور ﷺ جھوم اٹھے --- ارے رحمتِ حق جھوم اٹھی --- کمال کا اٹھی --- نصیبِ جاگ اٹھا --- میرے اللہ! میرے مالک! بے حد و بے حساب تعریفیں --- بے کراں تعریفیں، بے پایاں تعریفیں تیرے لیے ہیں۔

اسے میری شاعرانہ تعلیٰ پر محمول نہ کر --- یہ تحدیثِ نعمت ہے، اظہارِ شکر ہے، قرآن عظیم 6666 پھولوں کا گلددستہ ہے --- فقیر نے تو صرف ---

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ

يَا يَاهَا الَّذِينَ أَمْنُوا صَلُوْعَ اَعْلَيْهِ وَ سَلُمُوا تَسْلِيْمًا

(سورة الاحزاب : 33, 56)

”بیشک اللہ اور اس کے فرشتے آپ ﷺ پر درود بھیجتے ہیں تو اے ایمان والو! تم بھی آپ ﷺ پر درود اور خوب سلام بھیجو،“ کے ایک پھول کا سوال کیا تھا --- یہ سوال اس اللہ وہاب کو اتنا بھایا، اتنا بھایا کہ سارا گلددستہ ہی حوالے کر دیا۔

إِكْ پُھلِ مِنْگِيَا إِي سَارَا بَاغْ حَوَالَے ڏھوْلَا !

سارے قرآنِ کریم کی نسبت عطا فرمادی گئی --- کائنات بخش دی گئی --- حضور ﷺ نے فرمایا --- تمہیں تمام قرآنِ کریم کی نسبت عطا کی گئی ہے ---

اپنے شاگردوں کو جس آیت یا سورہ کی چاہونبست عطا اور مراقبہ کر سکتے ہو---  
 میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ! مفسرین نے کوثر کے معنی حوض اور خیر کثیر  
 بیان کیے ہیں --- خیر کثیر سے کیا مراد ہے؟ حضور ﷺ نے فرمایا ---  
 ”قرآن کریم۔“

اتفاق سے ایک صاحب کشف ساتھی میرے پاس بیٹھا تھا۔ میں نے اسے  
 مراقبہ کرنے کے لیے کہا اور خود آیت کریمہ --- ”إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكَوْثَرَ“  
 (سورہ الکوثر: 108) ”بے شک ہم نے آپ ﷺ (ہی) کو خیر کثیر  
 (قرآن کریم) عطا فرمایا“ پڑھی۔ پوچھا کیا نظر آیا؟ کہنے لگا ایک وسیع و عریض  
 تالاب ہے جس میں شفاف سفید پانی دونہروں سے گر رہا ہے--- میں نے کہا  
 نہروں کے ساتھ ساتھ جا کر دیکھو، یہ کہاں سے آ رہی ہیں۔ کہنے لگا جنت سے  
 آ رہی ہیں۔ میں نے کہا آنکھیں کھول دو۔ پھر میں نے کہا کہ میں دوبارہ یہی  
 آیت پڑھوں گا--- اب بتاؤ تمہیں کیا دکھائی دے گا؟ سو میں نے آیت کریمہ  
 تلاوت کی۔ کہنے لگا: ”اب آپ کے دونوں ہاتھوں میں قرآن کریم آ گئے ہیں۔  
 سبحان اللہ!۔

میں نے ایک اور آیت مبارکہ ---

”إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ“ (سورہ الانفطار: 82, 13)

” بلاشبہ نیک لوگ بہشت میں ہوں گے۔“ -----

پڑھی، کہنے لگا کہ اب جنت میں موجود ہوں۔ میں نے دل میں ارادہ کیا کہ

اس سے متحقہ آیت:

”وَإِنَّ الْفَجَّارَ لَفِي جَحِيْمٍ“ (سورة الانفطار: 82، 14)

”اور یقیناً بدکار دوزخ میں ہوں گے۔“

پڑھوں۔ ابھی الفاظ ادا کرنے ہی والا تھا کہ یک دم بول اٹھا۔ حضرت اب  
بائیں جانب جہنم بھی دکھنا نظر آ رہا ہے۔“  
کسی نیک ساعت میں ایک طلب--- ایک دعا--- ایک شعر کے سانچے  
میں ڈھل کر بلوں پر آ گئی تھی:

میری پیاس چھینٹوں سے کب بجھ سکے گی

میں صحراء ہوں دریا پیا چاہتا ہوں

مجیب الدعوات نے اسے شرفِ قبولیت بخشنا--- پھر کیا تھا۔ میں دریا پر دریا  
انڈھاتا گیا--- سمندر پر سمندر پیتا چلا گیا--- ہاں وہ سمندر جس کا ایک پیالہ  
پی کر بخانے کتنے لوگ حواس کھو بیٹھے--- دینے والا دے رہا ہے، مسلسل دے رہا  
ہے، میں پی رہا ہوں --- مسلسل پی رہا ہوں --- میرے اللہ! میرے حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم کے جو توں کے صدقے میرا اظرف وسیع کر دے، وسیع کر دے--- اور  
وسیع کر دے--- تو دیتا رہے میں پیتا رہوں--- ابد الآباد تک پیتا رہوں۔ حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقے پیتا رہوں---

جَزَّ اللَّهُ عَنَّا مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ مَا هُوَ

أَهْلُهُ أَوَّلُ كُلِّ شَيْءٍ وَبَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ، يَبْقَى وَيَسْفَى كُلَّ

شَيْءٌ أَبَدًا أَبَدًا يَا ذَالْجَلَلِ وَالْأُكْرَامِ بِيَدِكَ الْخَيْرِ، إِنَّكَ  
عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

میراورد مندرجہ ذیل درود شریف ہے:

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأُمَّيِّ  
وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ

در بارِ اقدس میں یہ درود شریف بہت پسند کیا جاتا ہے --- اس سلسلہ میں  
حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی صلی اللہ علیہ وسلم اپنے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرحیم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک  
خواب ”انفاس العارفین“ میں بیان فرماتے ہیں:

”فرماتے تھے ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا۔  
گویا حاضرین میں سے ہر شخص اپنی فہم اور معرفت کے مطابق درود  
پیش کرتا ہے۔ مجھ سے یہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سنا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کے چہرہ اقدس پر انتہائی خوشی و سرسرت کے آثار ظاہر ہوئے۔“

میں نے یہ واقعہ پڑھا تو مراقبہ کرتے ہوئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس  
میں خوشی سے عرض کیا:

”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ! میں نے یہ واقعہ پڑھا ہے --- میری  
اُنہائی خوش نصیبی ہے کہ حسن اتفاق سے آپ کا پسندیدہ درود ہی  
میرا شغل ہے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے شنگفتگی کے عالم میں فرمایا:

”بیٹے! تمہیں اس درود شریف کی نہایت عظیم الشان نسبت عطا کی گئی ہے جو پہلے کسی کو بھی نصیب نہیں ہوئی --- اسی نسبت کی تاثیر و فیض کے تحت ہی تمہارے لیے روزانہ اتنی کثیر تعداد میں درود پڑھنا ممکن ہوا۔“

ناچیز نے یہ نسبت دوسروں کو منتقل کرنے کی اجازت کی درخواست پیش کی جو بخوبی قبول فرمائی گئی۔ آپ ﷺ نے مزید فرمایا ”تمہارا یہ درود بارگاہِ الہی میں اتنا مقبول ہے کہ تمہاری نسبت اور اجازت والے کو ایک بار پڑھنے پر بے حساب اجر سے نوازا جائے گا۔“ --- اس وقت میرا ایک صاحبِ کشف شاگرد میرے پاس موجود تھا --- چنانچہ حضور ﷺ نے فرمایا ”اسے مشاہدہ کرو۔“ سو میں نے اسے مراقبہ کے لیے کہا اور خود ایک بار درود شریف پڑھا --- اس نے بتایا کہ آپ کے درود شریف شروع کرتے ہی انوارات کی بارش شروع ہو گئی اور مجھے ایک لمحہ میں پوری زمین و آسمان پر یہ بارش برسی دکھائی گئی ---

جزَى اللہُ عَنَّا مُحَمَّدًا صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَآلِہٖ وَسَلَّمَ مَا هُوَ أَهْدُلُهُ

”اے میرے اللہ تو ہماری طرف سے حضرت محمد ﷺ کو وہ جزا عطا فرماجس کے وہ اہل ہیں۔“

--- لہذا اس فقیر کی طرف سے ہر کسی کو اس درود شریف کی اجازت دی جاتی ہے --- اپنی ہمت کے مطابق روزانہ معمول اختیار کر لیا جائے۔

رمضان شریف 1978ء میں اعتکاف کے دوران ایک رات کو درود شریف کے لیے جو دعا مانگی تھی --- وہ قبول ہوئی اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم اور

حضور ﷺ کے صدقے اگلے سال کیم رمضان شریف کو میرا ایک کروڑ درود شریف پورا ہو چکا تھا۔ میری مسرت و انبساط کا عجیب عالم تھا--- میری مراد برا آئی تھی۔ میرے لیے یہ عید کا دن تھا--- میری اس عید میں جیسے کائنات شریک ہو۔ میرا ذوق و شوق اور--- عزم و حوصلہ بذریعہ بڑھتا چلا گیا--- میرے دن، میری راتیں درود شریف کے لیے وقف ہو کر رہ گئیں۔ میں اپناریکارڈ توڑتا اور قائم کرتا رہا۔ پھر یہ سلسلہ دراز تر ہوتا چلا گیا۔ حتیٰ کہ 19 فروری 1987ء کو 37 (سینتیس) کروڑ تمام ہوا--- اب کم از کم سوا دو لاکھ روزانہ کا معمول ہے--- اور زیادہ سے زیادہ ایک راز ہے اسے راز ہی رہنے دیجیے۔

آغازِ سفر سے ہی میرا معمول تھا کہ دن بھر اور رات کو جتنا درود شریف پڑھتا سوتے وقت صرف دس ہزار بچا کر باقی تمام حضور ﷺ اور ان کے طفیل امہات المؤمنین، حضور ﷺ کی تمام اولاد مبارکہ، انبیاء کرام علیہما السلام، صحابہ کرام، تابعین رشیعیہ، تبع تابعین رشیعیہ اور اولیائے کرام رشیعیہ میں سے جن کے نام یاد تھے کو بالخصوص نام لے لے کر اور دیگر تمام انبیاء کرام علیہما السلام، صحابہ کرام اور اولیاء کرام رشیعیہ کو بالعموم ایصال ثواب کر دیتا۔ گرمی ہو، سردی ہو، خوشی ہو، غمی ہو، میرا معمول جاری رہا، بلانغم جاری رہا اور ہمیشہ جاری رہا۔

ایک روز حضرت جی رشیعیہ کی خدمت میں حسب معمول حاضر ہوا تو آپ رشیعیہ نے ایک خلافت نامہ عطا فرمایا۔ جس پر ان کے علاوہ حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رشیعیہ، حضرت شیخ ابوالحق شامی چشتی رشیعیہ، حضرت شیخ ابونجیب سہروردی رشیعیہ، حضرت شیخ احمد کبیر رفاعی رشیعیہ، حضرت شیخ نجم الدین گبر می رشیعیہ،

حضرت شیخ ابوالحسن شاذلی رحمتہماں، حضرت شیخ جلال الدین رومی رحمتہماں اور حضرت شیخ بہاء الدین نقشبند رحمتہماں کے وسیع نسبت تھے۔ فرمایا تمہیں اکابر بانیان سلاسل نے مشترکہ طور پر خلافت نامہ سے نوازا ہے۔۔۔ اس سلسلہ میں دربار اقدس سے مزید ہدایات کا انتظار کرو۔۔۔ چند روز بعد حضور ﷺ نے فرمایا ”قرآن کریم میں جتنے انبیاء کرام ﷺ کے نام شامل ہیں اور سرزی میں پنجاب میں آسودہ جن انبیاء کرام ﷺ سے تمہارا تعارف کر ادیا گیا ہے ان سب کی خدمت میں نماز فجر کے بعد روزانہ حاضری دیا کرو۔“ تعمیلی ارشاد کی گئی۔ مسلسل کئی دن ان نقوش قدسیہ کے درباروں میں شرف باریابی نصیب ہوتا رہا۔ خصوصاً حضرت داؤد ﷺ اور حضرت سلیمان ﷺ کی خدمت میں پورا ایک ماہ حاضری ہوتی رہی۔۔۔ اس حاضری سے مقصود ان کی توجہ دلانا تھا۔ حتیٰ کہ ایک دن بالکل غیر متوقع طور پر حضور ﷺ نے فرمایا ”تمہارے لیے انبیاء کرام ﷺ کی طرف سے اسناد اور انعامات میرے پاس۔۔۔ صحابہ کرامؓ کی طرف سے (حضرت) علیؑ اور تابعین و تبع تابعین کی طرف سے (خواجہ) حسن بصری رحمتہماں، اور اولیائے کرام رحمتہماں کی طرف سے (شیخ) عبدالقدار جیلانی رحمتہماں کے پاس جمع ہیں۔ یہ سب وصول کرو۔ سالاہ سال سے چونکہ تمہاری طرف سے کروڑوں درود کا گراں قدر تخفہ انہیں موصول ہوتا رہا ہے۔ اس لیے:

هَلْ جَرَأَ إِلَّا حُسَانٌ ۝ ۵۵ (سورة الرحمن 60)

”احسان کا بدلہ بھی احسان کے سوا کیا ہے۔“

کے تحت ان تمام نے تمہیں اپنی نسبتیں، اسناد اور انعامات عطا کیے ہیں۔ جس غیر معمولی انداز میں تمہیں اولیٰ طریقہ پر کثیر تعداد میں نسبتوں اور اسنادِ خلافت و انعامات سے نوازا گیا ہے، اس کی مثال نہیں ملتی۔ اب تم اپنی خلافت کا اعلان کر کے ظاہری طور پر بھی رشد و تلقین کا سلسلہ چلاو۔ تمام نسبتیں ضم کر کے تمہارے نام سے تصوف و سلوک کا ایک نیا سلسلہ جاری کیا گیا ہے۔ تمہاری خانقاہ کا نام ”دار الفیضان“ رکھا جاتا ہے۔۔۔ انشاء اللہ تعالیٰ اس کا ظاہری اور باطنی فیض تا قیامت جاری رہے گا۔“

میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ میری پہلی اور آخری آرزو تو زیادہ سے زیادہ درود شریف پڑھنے کی سعادت حاصل کرنا ہے۔ جب لوگ میرے پاس آنا شروع ہو جائیں گے تو مجھے ذکر اور مراقبات سمجھانے اور توجہ وغیرہ دینے کے لیے خاصاً وقت نکالنا پڑے گا۔۔۔ اس طرح میرا درود شریف کا شغل متاثر ہوگا۔۔۔ آپ ﷺ نے فرمایا:

”تیرے دونوں کام انشاء اللہ تعالیٰ خوش اسلوبی سے طے پاتے رہیں گے۔۔۔ تمہیں فکر کی ضرورت نہیں۔۔۔ میں خود ذاتی طور پر تمہارے سلسلے کی نگرانی کروں گا۔۔۔ اور صبح و شام ذکر کے دوران تمہارے حلقہِ ذکر کو توجہ دیا کروں گا۔“

میری اور میرے ساتھیوں کی انتہائی خوش نصیبی ہے کہ حضور ﷺ روحانی طور پر مع خلفاء راشدین، حضراتِ حسین کریمین اور انبیاء کرام ﷺ کے ہمراہ میرے حلقہِ ذکر میں تشریف ارزانی فرمائے کر توجہ سے نوازتے ہیں۔۔۔ اور ہمیں

بالائی منازل میں بھی ان نفوس قدسیہ کے ساتھ سیر روحانی کی سعادت نصیب ہوتی رہی ہے۔ صاحبِ کشف ساختی متعدد مرتبہ اس روح پرور اور جاں نواز منظر کے مشاہدہ سے مشرّف ہوئے۔

میں نے دوبارہ عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ مجھے ظاہری طور پر حضرت حجیۃ اللہیہ نے خلافت نامہ عطا نہیں کیا تھا۔ اب میرے اس دعویٰ پر کہ حضور ﷺ کی بارگاہِ عالیہ سے مجھے خلافت سے نوازا اور تلقین و ارشاد کا حکم صادر فرمایا گیا ہے، کون اعتبار کرے گا؟ حضور ﷺ نے فرمایا: ”تھیں اتنی قوی اور ظاہر انشانیاں دی جائیں گی کہ مقدّروں والے لوگ اس پر یقین کر لیں گے اور تم سے فیض یا بہوں گے۔“

سوایسا ہی ہوا۔۔۔ میں نے پرانے ساتھیوں، پروفیسر محمد محفوظ اور نجیب احمد کو جو نبی بتایا تو بلا تأمل دونوں نے بیعت کے لیے ہاتھ بڑھا دیے۔ چند ماہ میں ہی خاصی تعداد میں لوگ حلقہ ذکر میں شامل ہونے لگے اور اللہ کے فضل و کرم سے اب ذکر کا نور پھیل رہا ہے۔ متعدد حضرات کو صرف چند ہفتوں میں کعبہ شریف، روضۃ الطہر، دربارِ اقدس اور عرشِ عظیم کی منازل میں گرم پروازی کی سعادت حاصل ہو گئی۔۔۔ اور انہوں نے یہ مقاماتِ مقدسہ مشاہدہ کیے۔ اور حضور ﷺ، دیگر انبیاءؐ کرام ﷺ، خلفاءؐ راشدینؐ اور اولیاءؐ کرام ایشیہ کی زیارت سے مشرف ہوئے۔۔۔ اور اب اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے روزانہ صبح و شام اس نعمت سے بہرہ ور ہیں۔ چند دنوں میں ہی نوجوانوں کی کایا پلٹ گئی۔ انہوں نے چہروں کو داڑھی کی سنت سے مزین کر لیا۔۔۔ ان کی شخصیت میں ایک ممتازت سی آگئی۔۔۔ ہو و

لوب کی بجائے اب ان کے ہاتھوں میں تسبیح دکھائی دینے لگی، خرافات کی بجائے درود شریف و روز بان رہنے لگا۔

حضور ﷺ کے صدقے یہ انعامات وصول کرنے کی سعادت حاصل کی۔ مندرجہ ذیل میں سے ہر ہستی نے کم از کم دس انعامات عطا فرمائے۔ انعامات اور اسماءِ گرامی کی تفصیل حسب ذیل ہے:

قرآن کریم، کتاب حدیث، انگوٹھی، چادر، کوزہ، مصلی، تسبیح، دستار، ہار، کلاہ، عصاء، قدمیل، چراغ، پوشک، چغہ، قلم، قلمدان، گلدستہ، توار، کلہاڑی، نیزہ، پرچم اور سند وغیرہ شامل تھے۔

(ا) حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت شیعہ، حضرت ادریس، حضرت ابراہیم، حضرت اسحق، حضرت اسماعیل، حضرت یعقوب، حضرت یوسف، حضرت داؤد، حضرت سلیمان، حضرت ایوب، حضرت یونس، حضرت شعیب، حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ، حضرت خضر، حضرت الیاس، حضرت یحیٰ، حضرت ہود، حضرت ہارون، حضرت ذوالکفل، حضرت عزیز، حضرت زکریا، حضرت صالح، حضرت الیع، حضرت طانو، حضرت امنو، حضرت واصح، حضرت لقمان، حضرت ذوالقرنین۔

(ب) حضرت جبرائیل، حضرت میکائیل، حضرت اسرافیل، حضرت عزرا، حضرت عثمان غنی، حضرت علی الرضا، حضرت امام حسن، حضرت امام حسین، حضرت امیر حمزہ، حضرت عباس، حضرت ابو عبیدہ بن جراح، حضرت زبیر،

حضرت طلحه، حضرت سعد بن ابی وقاص، حضرت عبد الرحمن بن عوف، حضرت عمرو بن العاص، حضرت سعید بن زید، حضرت خالد، حضرت بلال، حضرت ابو ہریه، حضرت زید بن حارث، حضرت اسعد بن زرار، حضرت ذکوان، حضرت عبد اللہ بن عباس، حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت زید بن ثابت، حضرت معاذ، حضرت معاذ، حضرت امیر معاویہ، حضرت ابو سفیان، حضرت سلیمان فارسی، حضرت معاذ بن جبل، حضرت صہیب رومی، حضرت ابو ذر غفاری، حضرت یاسر، حضرت عمار بن یاسر، حضرت انس، حضرت حسان، حضرت قاده، حضرت مغیرہ بن شعبہ، حضرت موسی اشعری، حضرت اسامہ، حضرت ابوالیوب الانصاری، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت عقبہ بن نافع، حضرت خبیب، حضرت عبد اللہ، --- حضرت قاسم، حضرت عبد اللہ، حضرت ابراہیم (پران حضور ﷺ کی ایک ائمہ)

(د) حضرت اویس قریبی، حضرت حسن بصری، حضرت سعید بن جبیر، حضرت محمد بن سیرین، حضرت زین العابدین، حضرت علی اکبر، حضرت علی اصغر، حضرت امام محمد باقر، حضرت امام جعفر صادق، حضرت امام ابوحنیفہ، حضرت امام شافعی، حضرت امام مالک، حضرت امام احمد بن حنبل، حضرت امام ترمذی، حضرت جبیب عجمی، حضرت معروف کرخی، حضرت داود طائی، حضرت عبد اللہ بن مبارک، حضرت امام بخاری، حضرت امام مسلم، حضرت شفیق بلجی، حضرت عمر بن عبد العزیز، حضرت محمد بن قاسم، حضرت قتیبہ بن مسلم، حضرت موسی بن نصیر، حضرت طارق بن زیاد، حضرت محمود غزنوی، حضرت صلاح الدین ایوبی، حضرت نور الدین زنگی، حضرت امام شاہ، حضرت فضیل، حضرت ذوالنون مصری، حضرت ابراہیم بن ادہم، حضرت

بايزيد بسطامي<sup>ؒ</sup>، حضرت امام موسى كاظم<sup>ؒ</sup>، حضرت امام رضا<sup>ؑ</sup>، حضرت امام حسن عسکري<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت امام تقى<sup>ؒ</sup>، حضرت امام نقى<sup>ؒ</sup>، حضرت سفيان ثوري<sup>ؒ</sup>، حضرت بشر حافي<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 سري سقطى<sup>ؒ</sup>، حضرت جنيد بغدادى<sup>ؒ</sup>، حضرت شيخ بوعلى فارمدى<sup>ؒ</sup>، حضرت امام غزالى<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت ابوالحسن خرقانى<sup>ؒ</sup>، حضرت سيد عبد القادر جيلاني<sup>ؒ</sup>، حضرت ابوالحسن سهروردى<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت شهاب الدين سهروردى<sup>ؒ</sup>، حضرت نجم الدين كبرى<sup>ؒ</sup>، حضرت ابوالحسن شاذلى<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت سيد احمد كبير رفاعى<sup>ؒ</sup>، حضرت ابوالحسن بونى<sup>ؒ</sup>، حضرت محمد بن الجزرى<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 ابوالحق شامي چشتى<sup>ؒ</sup>، حضرت جلال الدين رومى<sup>ؒ</sup>، حضرت شمس تبريزى<sup>ؒ</sup>، حضرت علي  
 بجويرى داتا<sup>ؒ</sup>، حضرت معين الدين چشمى<sup>ؒ</sup>، حضرت قطب الدين بختيار كاكي<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 فريد الدين شكر گنج<sup>ؒ</sup>، حضرت نظام الدين اوليا<sup>ؒ</sup>، حضرت بوعلى قلندر<sup>ؒ</sup>، حضرت شهباز  
 قلندر<sup>ؒ</sup>، حضرت يافعى<sup>ؒ</sup>، حضرت امير خسرو<sup>ؒ</sup>، حضرت بهاؤ الدين زكريا ملتانى<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 عبد الله شاه عازى<sup>ؒ</sup>، حضرت محمد عون قطب شاه<sup>ؒ</sup>، حضرت صدر الدين عارف<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 شاه رکن عالم ملتانى<sup>ؒ</sup>، حضرت مخدوم جهانیاں<sup>ؒ</sup>، حضرت علي بجويرى قلعه والے<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت بهاؤ الدين نقشبند<sup>ؒ</sup>، حضرت خواجه محمد باقى بالله<sup>ؒ</sup>، حضرت شاه سکندر کتھیلی<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت شاه کمال کتھیلی<sup>ؒ</sup>، حضرت عبد القدوں گنگوہی<sup>ؒ</sup>، حضرت جلال الدين تبريزى<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت شيخ احمد سر ہندی<sup>ؒ</sup>، حضرت عبد العزیز دباغ<sup>ؒ</sup>، حضرت احمد دربندی<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 سعید ابوالخیر<sup>ؒ</sup>، حضرت فرید الدين عطار<sup>ؒ</sup>، حضرت شيخ سعدی<sup>ؒ</sup>، حضرت حافظ شیرازی<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت عبد الله احرار<sup>ؒ</sup>، حضرت عبد الرحمن جامی<sup>ؒ</sup>، حضرت ابوالیوب صالح<sup>ؒ</sup>، حضرت  
 اللہ دین مدنی<sup>ؒ</sup>، حضرت عبد الرحیم<sup>ؒ</sup>، حضرت شاہ محمد<sup>ؒ</sup>، حضرت مخدوم برهان الدین<sup>ؒ</sup>،  
 حضرت شاہ بلاول<sup>ؒ</sup>، حضرت سلطان باہو<sup>ؒ</sup>، حضرت عبد الرحمن قادری<sup>ؒ</sup>، حضرت عنایت

قادریؒ، حضرت شاہ حسین لاہوریؒ، حضرت بلھے شاہؒ، حضرت محمد سلیمان تونسیؒ، حضرت شمس الدین سیالویؒ، حضرت خوشابیؒ، حضرت خواجہ غلام نبی للویؒ، حضرت حیدر شاہ جلال پوریؒ، حضرت مہر علی شاہ گواڑویؒ، حضرت عبدالہادی شاہؒ، حضرت نظیر حسین شاہؒ، حضرت گل بادشاہؒ، حضرت کا کا صاحبؒ، حضرت محمد قاسم موہڑویؒ، حضرت نور محمد تیراہیؒ، حضرت علی احمد صابر کلیریؒ، حضرت ابو یوسف چشتیؒ، حضرت ابدال چشتیؒ، حضرت امداد اللہ مہاجر کیؒ، حضرت مظہر جان جانالؒ، حضرت شاہ عبدالرحیم، حضرت شاہ ولی اللہ، حضرت شاہ عبدالعزیز، حضرت شاہ غلام علیؒ، حضرت قاضی شاہ اللہ پانی پتیؒ، حضرت شاہ دولہ دریائیؒ، حضرت پیر صحابہ چکوالیؒ، حضرت شاہ سفیرؒ، حضرت باز یودیؒ، حضرت شاہ مرادؒ، حضرت سیدن شاہ شیرازیؒ، حضرت سخنی سرورؒ، حضرت عبدالرحمن بشندوریؒ، حضرت شہابؒ، حضرت کرم شاہ بخاریؒ، حضرت حافظ فتح نورؒ، حضرت قاضی عبدالحیم، حضرت قاضی سید نورؒ، حضرت قاضی برہان الدینؒ، حضرت قاضی حاجی احمد ہیلانیؒ، حضرت قاضی حافظ خان محمدؒ، حضرت مولانا اللہ یار خانؒ، حضرت قاضی کرم دینؒ، حضرت قاضی محمد فاضلؒ۔

اس کے بعد حضور ﷺ نے ایک بڑے سے صندوق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا --- ”یہ لوگوں کی طرف سے انعامات --- یہ شاہان جنات کے پہلے اجلاس میں اتحادِ اسلام اور نفاذِ اسلام کے اعلان کی خوشی میں تھا --- اور اس وقت تمہیں صدیق کے منصب سے نوازا گیا تھا۔“ انعامات کی تفصیل حسب ذیل ہے:

قرآن کریم، کتب حدیث، رحل، موء مبارک، انگوٹھی، چادر، چغہ، چراغ، مشعل، تاج، مند، دستار، خلعت، ٹوپی، رومال، ہیرے، ہار، عصاء، تسبیح، مسوک،

مصلی، کوزہ، پیالہ، صراحی، قلم، فلمدار، سند، گلدستہ، قالین، شیشی خوشبو، تلوار، خنجر، نیزہ، تیرکان، کلہاڑی، زرہ اور پرچم۔

حضور صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے فرمایا--- ”اب تمام عالم جنات میں--- نفاذ اسلام کی صورت میں تمہارا سارا حسن کا کر کر دگی سامنے ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے تمہیں خصوصی فضل و رحمت سے منصب ”عبد“ سے نوازا ہے۔ اور اس کا انعام یہ ہے۔“ --- آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے تین بڑی سی چاہیاں عنایت فرمائیں۔ ایک پہ درود شریف دوسری پر کلمہ طیبہ اور تیسرا پر اسم اللہ شریف مرقوم تھا۔--- اس کے ساتھ ہی چھوٹی چاہیوں کے کئی گچے تھے۔--- اشارہ فرمایا۔۔۔ وہ دیکھو۔ دیکھا۔۔۔ وسیع و عریض باغات کے ایک خطہ میں تین عظیم الشان محل موجود تھے۔۔۔ وہ محل اور ان میں سب مال و متعال تمہارا ہے۔ ان میں کیا کیا انعامات دھرے تھے، کون گئے، کیسے شمار کرے۔

إِنَّ هَذَا لَرُزْقًا مَالَّهُ مِنْ نَفَادٍ. (54, 38) (سورة ص : 38)

”بے شک یہ ہمارا وہ رزق ہے جس میں کمی نہیں۔“

جزَى اللَّهُ عَنَّا مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ مَا هُوَ  
أَهْلُهُ أَوْلُ كُلِّ شَيْءٍ وَبَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ، يَبْقَى وَيَنْفُى كُلَّ  
شَيْءٍ أَبَدًا أَبَدًا يَا ذَالْجَلَلِ وَالْأُكْرَامِ يَبْدِكَ الْخَيْرِ، إِنَّكَ  
عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ.

بعد ازاں آپ ﷺ نے کچھ بشارتیں عطا فرمائیں جن میں سے چند

حسب ذیل ہیں:

(1) جو کوئی تیرے حلقة ذکر میں بیٹھ کر ایک بار ذکر کرے گا یا تیری امامت میں نماز پڑھے گا جس متوفی کے لیے تو دعائے مغفرت کرے گا یا بعد وصال تیرے مزار پر بیٹھ کر ذکر کرے گا، اُسے بخش دیا جائے گا۔

(2) تو چاہے تو پہلی ہی بار ایک نشست میں لطائف و مراقبات کرا کر بالائی منازل میں باب مغفرت تک رسائی اور کعبہ شریف، روضہ اطہر اور دربار اقدس میں پہنچانے کا مجاز ہے۔

(3) تجھے ہر سال لیلۃ القدر نصیب ہوگی اور ساتھیوں کو مشاہدہ کر سکے گا۔

(4) جو کوئی صدق نیت سے تیری زندگی میں یا وصال کے بعد ایک بار بھی تیرے پاس یا تیرے مزار پر فیض کے لیے آئے گا اس کا روحانی رابط تجھ سے قائم ہو جائے گا اور وہ تجھ سے غائبانہ طور پر فیض حاصل کرتا رہے گا۔

(5) تمہاری شہادت کی موت کی دعا قبول ہو چکی ہے۔

(6) تمہیں ولایت کی ساری شاخیں عطا کی گئی ہیں اور سب شاخوں میں بطور سربراہ تیرافیض تا قیامت جاری رہے گا۔

میرے احوال اور بشارتوں کے بارے میں کوئی صاحب پڑھ کر مبادا یہ کہہ اٹھیں --- کہ یہ شخص کیسے اوت پٹا نگ خود ساختہ دعوے کر رہا ہے اور اس نے مغفرت کا اتنا ستتا کار و بار کھول لیا ہے --- میرے بھائی! حضور نبی کریم ﷺ کی حدیث شریف میرے پیش نظر ہے۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

عَنْ سَلْمَةَ ابْنِ الْأَكْوَعِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ يَقُولُ عَلَىٰ مَا لَمْ أَقُلْ فَلَيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ. (رواه البخاري)

”حضرت سلمہ بن اکو ع<sup>عليه السلام</sup> سے روایت ہے کہ میں نے نبی صل<sup>عليه السلام</sup> کو فرماتے سنا کہ جس نے کوئی ایسی بات مجھ سے منسوب کی جو میں نہ ہیں کہی تو ایسا شخص اپناٹھکا نہ جہنم میں بنالے۔“

سو اس کتاب میں فقیر نے مختلف مقامات پر جو باتیں آپ صل<sup>عليه السلام</sup> سے منسوب کی ہیں وہ پوری ذمہ داری سے کی گئی ہیں۔۔۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ ایسی باتیں ہیں کہ شاید دنیا چونک اٹھے۔۔۔ مگر اللہ تعالیٰ شاہد ہیں کہ میں نے یہ ساری کتاب اللہ کے گھر (مسجد) میں بیٹھ کر قلمبند کی ہے۔۔۔ اس میں ذرہ بھر ہوائے نفس شامل نہیں۔۔۔ بلکہ درحقیقت اگر دربار اقدس سے مجھے حکم صادر نہ ہوتا تو میں اس موضوع پر قلم اٹھانے کی جسارت ہی نہ کرتا اور کسی فتنے سے بچنے کے لیے میں نے چند باتیں ملفوظ انداز میں لکھیں تو انہیں واضح انداز میں لکھنے کا حکم فرمایا گیا اور جملوں میں کانٹ چھانٹ کروائی گئی۔

اب قاری کے مزید اطمینان کے لیے گزارش ہے کہ ”مغفرت“ ولایت کی ایک شاخ ہے۔ اللہ تعالیٰ جسے چاہیں اسے اس سے نواز کر اسے اپنی خلوق میں سے کسی کی مغفرت کا وسیلہ بنادیتے ہیں۔۔۔ حضور صل<sup>عليه السلام</sup> کا پیغام حضرت اویس قرنی ع<sup>عليه السلام</sup> کو پہنچا کر امّت کی بخشش کی دعا کرائی گئی تھی۔۔۔ مزید دو مشاہد ملاحظہ فرمائیے۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ ”انفاس العارفین“ صفحہ 70 پر اپنے والد ماجد شاہ عبدالرجیم رحمۃ اللہ علیہ کے بارے میں لکھتے ہیں:

”فرماتے تھے کہ ایک دفعہ عصر کی نماز کا وقت ہو گیا۔ میرے دل میں یہ بات ڈالی گئی کہ آج اس نماز میں جو شخص تیری اقتدا کرے گا وہ بخشا جائے گا۔ جماعت میں ایک ایسا شخص تھا جس کے متعلق میرا دل گواہی دیتا تھا کہ وہ ایسا نہیں ہے۔۔۔ جب تکبیر کی گئی تو اتفاقاً اس کا وضو ٹوٹ گیا۔ جب وہ واپس آیا تو ہم نماز سے فارغ ہو چکے تھے۔ ایک دوسرا جنہی شخص آیا اور نماز میں شریک ہو گیا۔“

”انوار الاصفیاء“ میں حضرت فرید الدین گنج شکر رحمۃ اللہ علیہ کے مشہور ”بہشتی دروازہ“ کی روایت یوں درج ہے:

”کہا جاتا ہے کہ جب حضرت نظام الدین اولیا رحمۃ اللہ علیہ نے مزار تعمیر کرایا تو ایک روز جنوبی دروازے کے پاس کھڑے تھے کہ اچانک فرط جوش سے پکارا ٹھی ”حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم“ تشریف لائے اور فرماتے ہیں کہ جو اس دروازے میں داخل ہو گا نجات پائے گا۔“  
”اس واقعہ کے بعد سے صرف مشرقی دروازہ زائرین کے لیے کھولا گیا۔۔۔ جنوبی دروازہ جسے ”بہشتی دروازہ“ کا نام دیا جاتا ہے بند کر دیا گیا۔ صرف عرس کے موقع پر یعنی 5 محرم کی شام کو کھولا جاتا ہے اور لوگ اس میں سے گزرتے ہیں۔“

میں نے روحانی طور پر حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے اس واقعہ کی نسبت دریافت کیا تو

آپ ﷺ نے اثبات میں جواب دیا۔ عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ عرس میں ایسے لوگ بھی آتے ہیں جو شعائرِ اسلام کی پابندی اختیار نہیں کرتے۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”ایسے لوگوں کو صاحبِ مزار کی دعا کی برکت سے موت کے وقت سچی توبہ اور کلمہ نصیب ہو جاتا ہے۔“

اور آخر میں متوسلین کو تلقین کی جاتی ہے کہ شیخ سے اخذِ فیض کے لیے تین شرائط کی پابندی ضروری ہے۔۔۔ عقیدت، ادب اور اطاعت کی تین تاروں میں سے اگر ایک میں بھی نقص پیدا ہو گیا تو فیض کی لہر کٹ کرہ جائے گی۔

اول: عقیدت سے مراد یہ ہے کہ اس امر کا پورا تلقین ہو کہ میرا شیخ کامل ہے۔  
 دوم: شیخ کا ظاہری ادب و احترام بھی ضروری ہے۔ دینی علوم کے استاد کا ادب و احترام اگر دل میں نہ بھی ہو یا اس کی عدم موجودگی میں آپ اس کے خلاف زہر اگلتے رہیں تو بھی جب وہ جماعت کو پڑھائے گا تو با ادب اور بے ادب طلبہ یکساں طور پر مستفید ہوں گے۔ مگر باطنی تعلیم میں اگر مرید کے دل میں ذرا سی بدگمانی یا بے ادبی پیدا ہو جائے تو فیض کی تار خود بخود کٹ جاتی ہے۔  
 سوم: شیخ کے حکم کی پابندی کی جائے۔ مثلاً شیخ کے دل میں خیال پیدا ہوتا ہے کہ میں فلاں مرید کو اگلا سبق دوں۔ وہ اسے بلا تے ہیں مگر مرید کو اپنے دنیوی جنگال سے فرصت نہیں ملتی۔ وہ حاضر ہونے سے قاصر رہتا ہے۔ تو یہ گویا کفرانِ نعمت ہے۔ ممکن ہے کہ اس کی یہ بے نیازی مرید کسپ فیض میں رکاوٹ بن جائے۔

2 مارچ 1984ء کو حضرت جی ۱۷ شعبیہ اور بابا جی ۱۷ شعبیہ سے روحانی رابطہ گویا

اویسی طریقہ سے میری روحانی تربیت کا نقطہ آغاز تھا۔ 4 اپریل 1984ء کو حضور ﷺ نے دربار اقدس سے فقیر کو ایک اہم ترین ذمہ داری سونپی اور 18 اپریل 1984ء کو منصب قطب وحدت پر فائز فرمایا۔۔۔ اس کے ساتھ ہی متعدد اکابر اولیاء کرام رضی اللہ عنہیں کی توجہ بھی شاملِ حال ہو گئی۔ یہ توجہ حضور ﷺ کی نیز ہدایت جاری ہوئی۔۔۔ اس سلسلہ میں کئی بار کٹھن مرافق اور امتحانات سے بھی گزرنا پڑا۔۔۔ اگر اللہ تعالیٰ کا خصوصی فضل و کرم اور حضور ﷺ کی خصوصی توجہ، نگرانی اور شفقت شاملِ حال نہ ہوتی تو یہ کامیابی ناممکن تھی۔۔۔ ان مرافق سے صرف دو کا تذکرہ بے جانہ ہو گا۔

ایک روز حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر تھا۔ فرمائے گئے بیٹے آؤ۔ حضرت جنید بغدادی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضری دیں۔ وہاں پہنچنے تو مصافحہ کے فوراً بعد انہوں نے اپنے سامنے دھرے ہوئے دو ٹوکروں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا۔۔۔ ”جونسا چاہو ایک ٹوکرہ اٹھا لو“۔۔۔ ایک شاداب پھولوں اور دوسرا کانٹوں سے بھرا ہوا تھا۔۔۔ میں نے بلا تأمل عرض کیا۔۔۔ حضرت! کانٹوں والا ٹوکرہ عطا فرمادیجیے۔۔۔ فرمایا ”دیکھو! ایک ایک کانٹے کی چھپن سہنا پڑے گی۔“ عرض کیا۔۔۔ وَمَا تَوْفِيقٌ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمُ۔۔۔ انشاء اللہ سہہ لون گا۔ فرمائے گئے بہت اوپنی چیز طلب کی ہے آپ نے۔۔۔ پھر فرمایا آپ کو خوب جہ حسن بصری رضی اللہ عنہ طلب فرمار ہے ہیں۔۔۔ کانٹوں والا ٹوکرہ اٹھائے ان کی خدمت میں پہنچ گیا۔۔۔ آپ کے ہاتھ میں قرآن کریم تھا۔۔۔ دستِ بوئی کے لیے آگے بڑھا تو آپ نے سینے سے لگا لیا۔۔۔ میری

پیشانی چوئی، اپنے پاس بٹھایا اور قرآن کریم عطا فرمادیا --- ٹوکرے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے پوچھا۔ بڑے خوبصورت پھول ہیں --- یہ کہاں سے ملے؟ عرض کیا حضرت! یہ تو کاٹوں سے بھرا ہوا ہے۔ حضرت جنید بغدادی رض نے عطا فرمایا ہے --- فرمانے لگے --- یہ کاٹوں سے پھولوں میں تبدیل ہو چکے ہیں۔ دیکھا تو واقعی یہ شاداب پھولوں سے لدا ہوا تھا۔ مزید فرمایا کہ یہ تمہارا کڑا امتحان تھا۔ اگر تم پھولوں کا ٹوکرہ طلب کر لیتے تو وہ تمہارے حق میں کاٹنے ثابت ہوتا ہے۔ تم نے بڑی ہمت اور جرأت کا ثبوت دیا ہے --- میرا قرآن کریم اس امتحان میں تمہاری کامیابی کا انعام ہے --- انہوں نے فرمایا --- حضور ﷺ آپ کو یاد فرمارہے ہیں --- ان کی معیت میں خدمتِ اقدس میں پہنچا --- دربار سجھا تھا --- اکابر انبیاء کرام علیہما السلام، خلفاء راشدین، صحابہ کرام اور مشائخ عظام رحمۃ اللہ علیہم موجود تھے --- دستِ بوسی کے لیے آگے بڑھا تو حضور ﷺ نے پیشانی چوئی، پیچھے تپتھپتھاںی، اپنے ہاتھ مبارک سے میرے سر پر اپنے پاس سے ایک سبز رومال باندھا اور پھر زریں کلاہ پر بندھی ہوئی سہری رنگ کی طریقہ دار دستار جس کے اگلے حصہ میں ایک شوخ سُرخ رنگ کا جگہ کاتا ہوا ہیرا ٹنکا تھا، اپنی میز سے اٹھائی اور میرے سر پر رکھ دی --- اور پھر دربار اللہی میں حضور ﷺ کے ہاتھ مبارک دعا کے لیے اٹھ گئے --- کیا خبر حضور ﷺ نے مالک کائنات سے کمال کے لیے کیا کچھ مانگا --- اتنا جانتا ہوں کہ اس کے بعد فقیر کے سامنے ہر مشکل آسان تر ہوتی گئی اور روحانی فتوحات کے دروازے کھلتے چلے گئے۔

حضرت جی رض سے مسلک ہونے سے پہلے اگرچہ عمر کا زیادہ عرصہ غفلت میں

گزر۔ تا ہم کئی بار تہائی میں امت مسلمہ کی زبوب حالی پر سوچ کر پریشان ہو جاتا اور آنکھوں سے آنسو رواؤ ہو جاتے۔ حضوری کے ان چند لمحوں میں دل ہی دل میں اللہ تعالیٰ سے اُمت مسلمہ کے اتحاد و ترقی کی دعا مانگتا رہتا۔ جب نماز کا باقاعدہ آغاز ہوا تو ہر نماز اور ذکر کے بعد پہلی دعا اُمت مسلمہ کی مغفرت، دوسری اتحادِ اسلامی، نفاذِ اسلام، غلبہ اسلام اور تیسری درود شریف میں استقامت کا معمول بن گیا۔ جب سے حضور ﷺ نے مجھے نئی ڈیوٹی عطا فرمائی تھی۔۔۔ میں روضہ اطہر اور بالائی منازل میں حضور ﷺ کی خدمتِ اقدس میں بارہا اُمت مسلمہ کی مغفرت، نفاذِ اسلام، اتحادِ اسلام اور غلبہ اسلام کی دعا کراچکا تھا۔ مندرجہ بالا واقعہ سے چند دنوں کے بعد حسب معمول سحری کے ذکر میں مراتبہ روضہ اطہر کے دوران دربارِ اقدس میں باریاب ہوا۔ خلفاءِ راشدین، حضرت امام حسن بن عسیٰ، حضرت امام حسین بن علی، انبیاءؐ کرام علیہما السلام اور اولیاءؐ کبار رحمۃ اللہ علیہم موجود تھے۔ فقیر حضور ﷺ کے سامنے تھوڑے فاصلے پر دوزانو بیٹھا درود شریف کا نذرانہ پیش کر رہا تھا کہ اچانک حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا۔۔۔ ”کمال بیٹے! اُمت مسلمہ کی مغفرت کے لیے دعا کرو۔“۔۔۔ میں ایک لمحہ کے لیے بوکھلا کر رہ گیا۔۔۔ یک لخت نہ جانے کتنے خیالات دماغ میں گھوم گئے۔۔۔ مگر فوراً سنبھلا، اٹھا اور حضور ﷺ کے عین قدموں میں بیٹھ کر درخواست پیش کی۔۔۔ یا رسول اللہ ﷺ مجھے اپنے نعلین مبارک عطا فرمائیے۔۔۔ میری اس عجیب و غریب درخواست پر حاضرین جیسے حیران سے رہ گئے۔ ”بیٹے! جو توں کو کیا کرو گے،“ حضور ﷺ نے شفقت سے پوچھا۔۔۔ میں انہیں دعا کے لیے وسیلہ بناؤں گا۔۔۔ آپ ﷺ

نے کچھ دیر متأمل رہ کر نعلین مبارک مجھے عطا فرمادیئے۔ میں نے دونوں مبارک جو توں کو چوما اور ایک دوسرے میں اُڑس کر اپنے سر پر رکھ لیا اور بارگاہِ الہی میں دستِ دعا بلند کیے--- یا اللہ پہلے میں رات کی تہائیوں میں آپ سے اُمّتِ مسلمہ کی مغفرت کی دعا کیا کرتا تھا۔ آج تیرے حبیب ﷺ کے حکم کے مطابق دعا مانگ رہا ہوں۔ ان کے حضور بیٹھ کر تیرے مقررین کے سامنے تیری بارگاہ میں التجا کر رہا ہوں۔

یا اللہ! اپنے فضل و رحمت کے طفیل اور اپنے حبیب سرورِ کونین ﷺ کے ان جو توں کے صدقے حضرت آدم علیہ السلام کے پہلے اُمّتی سے لے کر حضور ﷺ کے آخری اُمّتی تک تمام اُمّتِ مسلمہ کی مغفرت عطا فرمائیے۔

”چند ہزار کو بخش دیا۔“ --- جواب ملا۔ عرض کیا --- یا اللہ تیرا خزانہ رحمت بے پیاس ہے--- فقیر کا سوال تو ساری اُمّت کے لیے ہے--- جواب آیا ”چند لاکھ کو بخش دیا۔“

عرض کیا--- یا اللہ! میرے مالک! تیرے فضل و رحمت کا سمندر بیکاراں ہے اور فقیر کا سوال وسیع ہے--- یہ تو سمندر سے ملے پیاسے کو شہنم--- والی بات ہے۔ --- آواز آئی--- ”ساری اُمّت کی مغفرت کرانے کے لیے تمہیں جہنم سے گزرنما پڑے گا۔“ مجھے یوں لگا جیسے مالک و بندہ کے اس مکالمہ پر زمان و مکان تھم گئے ہوں--- پوری کائنات سنائے میں آ کر گوش بر آواز ہو۔

ایک لمحہ ضائع کیے بغیر عرض کیا--- یا اللہ! مجھے منظور ہے۔ ”سوچ لو۔ کیا کہہ رہے ہو۔“ --- آواز آئی۔

عرض کیا! میرے اللہ! اگر ساری امت کی بخشش کے بدلہ میں ایک کمال کو جہنم سے گزرننا پڑے تو یہ بہت سستا سودا ہے۔

آواز آئی۔ --- ”کامیاب ہو گئے۔ بے حساب کو بخش دیا۔ --- اور جو چاہو مانگو،“ مجھ پر رقت طاری تھی۔ --- رحمت حق جوش میں آچکی تھی۔ میری طلب بھی بڑھ گئی۔ ہچکیاں لیتے ہوئے عرض کیا۔ ”اللہ! حضور ﷺ کے صدقے پاکستان کو اندر ونی و بیرونی خطرات سے محفوظ فرم۔ --- اسے زبردست قوت عطا فرماء، اسے اسلام کا قلعہ بنادے۔ افغانستان، کشمیر، وسط ایشیا کی اسلامی ریاستوں، فلسطین اور سنکیانگ کو آزادی عطا فرم۔ --- بھارت کے ٹکڑے ٹکڑے فرمادے۔ بھارت، فلپائن اور اریئٹریا کے مسلمانوں کو امن و سکون نصیب فرماء۔ ریاست ہائے متحده اسلامیہ مدینہ منورہ قائم فرماء۔ عالم اسلام میں نفاذ اسلام فرماء، اسلام کو غلبہ عطا فرماء، اسلام کا نور چار دنگ عالم میں پھیلا دے۔ دشمنان اسلام کے ناپاک عزائم کو خاک میں ملا دے۔ یا اللہ! مجھے حضور ﷺ پر ہر آن زیادہ سے زیادہ درود شریف پڑھنے کی سعادت نصیب فرماء۔“

”آمین،“ --- حضور ﷺ کی زبان مبارک سے یہ لفظ۔ --- ”این دعا از من و جملہ جہاں آمین باد“ کے مصدق تھا۔ --- یوں محسوس ہوا جیسے کائنات ایک خوشبو سے معمور۔ --- ایک نور سے منور ہو گئی ہو۔

”قبول ہے،“ --- یہ مقدس آواز کیا گوئی۔ --- یوں لگا جیسے دم سادھی ہوئی کائنات میں یک دم مسرت کی لہر دوڑ گئی ہو۔ حضور ﷺ نے بے اختیار آگے بڑھ کر مجھے سینے سے لگا لیا اور میری پیشانی پر میر ”شفقت و محبت“ ثبت فرمادی۔

خلفاء راشدین --- اور انبیاء کرام علیہما السلام نے بھی باری باری گلے لگایا۔ خصوصاً حضرت امام حسین علیہ السلام کی وارثگی کا کچھ عجیب رنگ تھا۔ مجھ پر رفت طاری تھی اور میری اس رفت میں جیسے وہ برابر کے شریک ہوں --- بعد میں بتایا گیا کہ حضور علیہ السلام کے صدقے مجھ ناجیز کو بخشی گئی نسبت مسنجاب الدعوات، نسبت مغفرت اور نسبت تحدیث (کلام باری تعالیٰ کی تکمیل) کا یہ عظیم الشان اظہار تھا۔

ایک کتاب میں ”سبعات عشر“ (سات سات مرتبہ پڑھی جانے والی دس چیزوں) کا وظیفہ دیکھا --- اس کے بہت سے فضائل درج تھے --- اس کی اہمیت کا احساس دلانے کے لیے لکھا گیا تھا کہ اس وظیفہ کو حضرت امام غزالی علیہ السلام نے ”احیاء العلوم“ اور حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی علیہ السلام نے ”غنية الطالبين“ میں درج فرمایا ہے۔ میں نے ”غنية الطالبين“ میں تلاش کیا تو حضرت شیخ علیہ السلام نے اسے حضرت ابراہیم تیمی علیہ السلام سے منسوب کرتے ہوئے ان کا ایک واقعہ قلمبند کیا کہ حضرت موصوف کعبہ شریف میں بیٹھے ہوئے تھے کہ حضرت خضر علیہ السلام آئے، اپنا تعارف کرایا اور انہیں یہ وظیفہ عطا کرتے ہوئے فرمایا کہ یہ وظیفہ انہیں براہ راست حضور علیہ السلام سے نصیب ہوا ہے --- پھر خواب میں حضرت تیمی علیہ السلام کو حضور علیہ السلام کی انبیاء کرام علیہما السلام اور ملائکہ کی معیت میں زیارت نصیب ہوئی اور تقدیر فرمائی کہ حضرت خضر علیہ السلام اہل زمین میں سب سے بڑے عالم ہیں، رئیس الابدال ہیں، وہ جو کچھ کہتے ہیں حق ہوتا ہے اور یہ کہ جو کوئی بلاناغہ اسے اپنا معمول بنائے گا اللہ تعالیٰ اس کے تمام گناہ معاف فرمائے گا اور اسے جنت میں محل عطا فرمائے گا --- اور پھر خواب ہی میں موصوف نے جنت کے اس محل کو دیکھا جہاں

بچلوں اور مشروبات سے ان کی تواضع کی گئی --- اور حضور ﷺ نے مزید تقدیق فرمائی کہ حضرت تمیمی رضی اللہ عنہ کی طرح جو کوئی بھی اس وظیفہ کو اپنائے گا اسے آخرت میں اس انعام سے نوازا جائے گا۔

فقیر نے یہ بیان پڑھا تو دل میں خواہش پیدا ہوئی کہ حضرت خضر علیہ السلام سے براہ راست اجازت حاصل کرنا چاہیے --- چنانچہ حضرت موصوف کی خدمت میں روحانی طور پر حاضر ہو کر اس کی اجازت و نسبت کی درخواست کی --- انہوں نے فرمایا بیٹے! میں آپ کو اس کی اجازت نہیں دے سکتا --- آپ براہ راست حضور ﷺ سے رجوع کیجیے --- میں آزردہ خاطر تو ہوا مگر دوسرے لمحے حضور ﷺ میں نے وظیفہ کی خدمتِ اقدس میں پہنچ کر عرض کیا --- یا رسول اللہ ﷺ میں نے مسیعاتِ عشر کی اجازت حضرت خضر علیہ السلام سے چاہی ہے۔ مگر انہوں نے آپ ﷺ سے رجوع کرنے کا مشورہ دیا ہے۔ اس لیے حاضر خدمت ہو گیا ہوں --- حضور ﷺ نے تبسم کرتے ہوئے فرمایا --- ”بیٹے مسیعات کی بجائے تمہیں محسات کی اجازت اور نسبت عطا کی جاتی ہے۔“ پھر مندرجہ ذیل محساتِ عشر (پانچ پانچ بار پڑھی جانے والی دس چیزیں) کا وظیفہ عنایت فرمایا:

(1) سورة الفاتحہ (2) سورة الكوثر (3) سورة الاخلاص

(4) سورة الفلق (5) سورة الناس (6) کلمہ طیبہ

(7) کلمہ تمجید

(8) أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّيْ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ وَّاتُوْبُ إِلَيْهِ

(9) رَبَّنَا اِتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْاُخْرَةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّنَبِيِّ الْاُمَّةِ  
وَعَلَى آلِهِ وَصَاحِبِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ

عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ مجھے یہ نسبت و اجازت دوسروں تک منتقل کرنے کی اجازت عطا فرمائی جائے۔ خواہ کوئی میرے حلقة بیعت میں شامل نہ بھی ہو۔۔۔ جو شخص بھی اسے میری کتاب سے پڑھے یا کسی سے سنے اسے اس کی نسبت نصیب ہو جائے۔۔۔ اور یہ فیض تاقیامت جاری رہے۔۔۔ حضور ﷺ نے ایک لمحے کے لیے جیسے آنکھیں بند کی ہوں۔ پھر آنکھیں کھولیں اور شاباش کے انداز میں میرے کندھے کو تھپٹھپاتے ہوئے فرمایا۔۔۔

”بیٹے میں تمہاری طلب پر خوش ہوں۔۔۔“ میں نے عرض کیا

یا رسول اللہ ﷺ جو شخص محسات کو اپنائے گا کیا اسے بھی مسیعات کے مطابق اجر ملے گا؟

حضور ﷺ نے مسکراتے ہوئے فرمایا۔۔۔ ”ہاں! اسے مسیعات کی نسبت ایک سو ایک گناہ زیادہ اجر عطا کیا جائے گا۔۔۔ اللہ اکبر! بے اختیار میری زبان سے اکلا۔ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝

میرا ایک روحانی شاگرد میرے پاس بیٹھا ہوا تھا۔۔۔ میں نے عرض کیا

یا رسول اللہ ﷺ حضرت ابراہیم تیکی راشنیہ کو تو خواب میں بطور اجر جنت کا منظر دکھا دیا گیا تھا۔ میری درخواست ہے کہ محسات کا اجر اس کو بیداری میں دکھا دیجیے

--- حضور ﷺ پھر مسکرائے اور فرمایا --- ”اچھا سے مراقبہ کرو،“ --- میں نے اسے کہا --- بیٹھ! مراقبہ کرو --- اور بتاؤ تمہیں کیا منظر دکھائی دے رہا ہے۔ کہنے لگا۔ حضرت جی! میں جنت میں موجود ہوں۔ یہاں پر بہت سے باغات اور محلات نظر آ رہے ہیں --- **الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. أَوْلُ كُلِّ شَيْءٍ وَبَعْدَهُ كُلِّ شَيْءٍ، يَقْرَى وَيَنْفَعُ كُلَّ شَيْءٍ آبَدًا أَبَدًا يَا ذَالْجَلَلِ وَالْكُرَامِ يِبْدِكُ الْخَيْرِ، إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.**

”تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں جو ہر چیز سے پہلے تھا اور ہر چیز کے بعد بھی ہو گا، جو ہر چیز کو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے قائم رکھتا اور فنا کرتا ہے اے صاحبِ جلال و اکرام! تیرے ہاتھ میں سب بھلائی ہے۔ بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔“

میں مسجد میں بیٹھا ہوا تھا کہ ایک ساتھی نے آ کر بتایا --- کانچ سے ہاٹل آتے ہوئے میں ایک لڑکے کو دعوتِ ذکر دے رہا تھا اور وہ غور سے میری باتیں سنتا ہوا میرے ساتھ چلا آ رہا تھا کہ اچانک ایلیس سامنے کھڑا ہو کر ڈگڈگی بجانے لگا۔ اس پر وہ لڑکا یکدم یہ کہہ کر بھاگ کھڑا ہوا کہ اسے ایک بہت ضروری کام یاد آ گیا ہے۔ اس پر شیطان خوشی سے ناچنے لگا۔ اب وہ باہر سڑک کے اس پارکیکر کے نیچے کھڑا مجھے اشاروں سے منع کر رہا ہے کہ آپ کونہ بتاؤں --- میں نے کہا اب اسے دیکھتے رہو اور ”اللہ“ کی ضرب لگائی۔ اسے ایک زناٹے دار تھپٹر لگا ہے جس سے وہ بھوٹیاں کھاتا ہوا گرا۔ جلدی سے اٹھا اور تیزی سے بھاگتا ہوا نظروں سے اوچھل ہو گیا ہے۔ --- اس نے بتایا۔

2 مارچ 1984ء کو حضرت جی اللہیہ اور حضرت بابا جی اللہیہ سے روحانی رابطہ قائم ہوا اور مسلسل خصوصی تربیت جاری ہو گئی ۔ 8 اپریل 1984ء کو حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے ناچیز کو قلمدان قطب وحدت سے نوازا۔ 22 دسمبر 1984ء کو بہت سے مشائخ نے اسنادِ خلافت ۔۔۔ اور دربارِ اقدس سے خصوصی سندِ اجازت عطا ہوئی۔ 18 فروری 1985ء کو اعلانِ خلافت کا حکم ہوا۔ پھر خوبیوں پھیلتی رہی، سلسلہ متعارف ہوتا رہا، حتیٰ کہ 7 اکتوبر 1986ء کو حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم فرمایا کہ اپنے دس ساتھیوں کو ذکر کرانے کی اجازت دے دوں۔ چنانچہ تعمیلِ ارشاد کے لیے اسی روز ہفت روزہ اجتماع ذکر میں ناچیز نے ان احباب کے ناموں کا اعلان کیا۔

دوسرے دن ایک صاحبِ کشف ساتھی نے آکر ایک دوسرے ساتھی کو مبارک باد دی۔ اس نے پوچھا تھا میں کس نے بتایا؟

اس نے بیان کیا ۔۔۔ ”میں گھر میں لیٹا ہوا تھا۔ مجھے خیال آیا کہ آج تو ساتھیوں کا اجتماع ہے۔ میں شریک نہیں ہو سکا۔ چنانچہ میں نے مراقبہ کر کے رابطہ قائم کیا تو اس وقت حضرت جی ساتھیوں کو مخاطب کر کے فرمار ہے تھے ۔۔۔ زندگی کا کچھ پتہ نہیں کب بلا وا آجائے اس لیے میں فی الحال دس ساتھیوں کو ذکر کرانے کی اجازت دے رہا ہوں اور انہوں نے جن ساتھیوں کے نام گنوائے، ان میں آپ کا بھی نام شامل تھا۔“

”انوار الاصفیاء“ میرے پاس پڑی تھی۔ یونہی کھوئی تو حضرت خواجہ بہاؤ الدین زکریا ملتانی اللہیہ کے حالات میں ان کے ایک مرید حضرت حسن افغانی اللہیہ

کا تذکرہ تھا کہ ان پڑھ تھے مگر ان کے سامنے کوئی قرآنِ کریم یا حدیث شریف پڑھتا تو اپنے نورِ باطنی سے بتا دیتے۔ اور خواجہ موصوف اس شاگرد کے متعلق فرمایا کرتے کہ یہ میری زندگی کی کمائی ہے۔

میں نے پاس بیٹھے ہوئے ایک صاحب کو یہ واقعہ پڑھوایا تو بہت متاثر ہو کر کہنے لگے۔۔۔ ہاں جی! اللہ کے بندوں کی کیا بات ہے۔۔۔ باہر بآمدہ میں میرا ایک روحانی شاگرد اپنے ذکر و فکر میں مشغول تھا۔ میں نے ان سے کہا کہ ابھی میں ایک ساتھی کو بلا تا ہوں۔ آپ اس کے سامنے ایک آیت کریمہ اور ایک حدیث شریف پڑھیں گا۔ سوانحوں نے اس کے سامنے پہلے ایک آیت کریمہ اور پھر ایک حدیث شریف پڑھی۔ اس نے بتایا کہ پہلی بار آپ کے منہ سے انوارات نکل کر کعبہ شریف اور وہاں سے عرشِ عظیم کی طرف چلے گئے۔ دوسری بار یہ انوارات سیدھے روضہ اطہر پر پہنچے۔

**ذِلِّكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ۔** (سورة الحمید: 57، 21)

”یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے عطا فرمادیتا ہے۔“

تصوف و سلوک کی راہ میں صوفی و سالک کے لیے رزقِ حلال بہت ضروری ہے۔ اس سلسلہ میں ایک واقعہ کا ذکر بے جانہ ہوگا۔ میرے کامج کے ایک ملازم کو اللہ تعالیٰ نے کشف کے خاص انعام سے نوازا ہے۔۔۔ ایک دن صبح ڈیوٹی پر آیا تو کہنے لگا۔۔۔ دم کیجیے۔ پوچھا کیا ہوا؟ کہنے لگا کل شام گھر جاتے ہوئے ایک دوست ساتھ والے کھبیت سے باجرے کے سٹے توڑ لایا۔ اس نے ایک سرٹھ مجھے بھی

دے دیا۔ جو نہیں میں نے مروڑ کر دانے چبائے میری ساری بیتیں میں دردشروع ہو گیا۔ ساری رات درد سے سو بھی نہیں سکا۔ اور کشف بھی ختم ہو گیا ہے۔ ساری رات ذکر کرتا رہا کہ نخوست ختم ہو مگر کچھ نظر نہیں آتا۔ پہلے جب چاہتا گھر بیٹھ کر آپ سے رابطہ قائم کر لیتا تھا، اپنی روح منور نظر آتی تھی۔ مگر کل شام سے تاریکی چھا گئی ہے نہ تو اپنی روح نظر آتی ہے اور نہ ہی آپ سے رابطہ قائم ہو سکا۔ مغرب اور صبح کے ذکر میں کعبہ شریف اور روضہ اطہر کی زیارت بھی نصیب نہیں ہوئی۔ میں خفا ہوا کہ اُس کے لیے تو یہ عام سی بات تھی۔ مگر تم تو ماشاء اللہ صاحب بصیرت ہو۔ تمہیں حلال و حرام میں تمیز کرنا چاہیے۔ تم نے سوچا ہو گا کہ ایک سٹھہ ہی تو ہے اس سے کیا فرق پڑے گا۔ پھر اسے استغفار پڑھنے کو کہا۔ بعد ازاں اس کے سینے پر ہاتھ پھیرا تو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم اور حضور ﷺ کے جو توں کے صدقے کشف کی پہلی کیفیت فی الغور بحال ہو گئی۔

میری کلاس کے ایک طالب علم نے بھی میری بیعت کر لی تھی۔ اس نے چند دن میرے ساتھ ذکر کیا اور پھر بسلسلہ ملازمت کراچی چلا گیا۔ اسے بھی اللہ تعالیٰ نے کشف کی نعمت سے نواز دیا۔ رمضان شریف 1986ء کے بعد وہ جہلم آیا اور ایک واقعہ سنایا۔ رمضان شریف میں ایک عزیز سے مل کر آ رہا تھا۔ بارہ بجے کا وقت تھا۔ دھوپ تیز تھی اور کوئی سواری نہیں تھی۔ میں ستانے کے لیے درختوں کے ایک جھنڈ تلے سائے میں لیٹ گیا۔ مجھے نیند آ گئی۔ خواب میں دیکھا کہ ایک بزرگ آئے ہیں۔ انہوں نے فرمایا میں نے تمہاری ٹوپی میں کوئی چیز رکھی ہے،

جاگ کر اٹھا لینا۔ اچانک آنکھ کھل گئی، دیکھا تو میری ٹوپی میں چار کھجوریں رکھی تھیں--- میں اٹھا اور اپنی رہائش گاہ پر چلا گیا۔ وہاں تین ساتھی بھی تھے۔ افطار کے وقت میں نے تینوں کو ایک کھجور دے دی۔ ان میں سے ایک بے روزہ تھا۔ وہ کھجور چباتا رہا مگر اس کے حلق سے نیچے نہ اتری اور تنگ آ کر اس نے منہ سے نکال کر اسے ایک طرف پھینک دیا۔ جبکہ ہم تینوں نے کھا لیں--- ان کے کھانے سے ہم تینوں کی شکم سیری کی یہ کیفیت ہو گئی کہ جیسے ہم نے پیٹ بھر کر کھانا کھایا اور شربت پی لیا ہو--- اس ایک ایک کھجور کے علاوہ ہم تینوں نے اس رات نہ تو کھانا کھایا اور نہ پانی پیا۔

میں نے پوچھا اس بزرگ کا حلیہ کچھ ذہن میں ہے؟ کہنے لگا--- جی ہاں! میں نے بتایا کہ وہ حضرت خضر علیہ السلام تھے--- ملاقات کرو گے؟ وہ حیران سا ہوا۔ میں نے کہا آنکھیں بند کرو--- اور وہی خواب دیکھو--- اب تمہیں وہ بزرگ نظر آئیں گے۔ اس نے آنکھیں بند کیں۔ کہنے لگا وہی خواب دیکھ رہا ہوں، بزرگ نظر آرہے ہیں، ٹوپی میں کھجوریں رکھ رہے ہیں۔ میں نے کہا کہ اب آنکھیں کھول دو۔ چند منٹ بعد دوبارہ میں نے کہا آنکھیں بند کرو۔ اور میرے ساتھ چلو۔ اب کہاں پہنچے ہو؟ میں نے پوچھا۔ کہنے لگا ایک جزیرہ ہے جس پر قلعہ نما محل ہے--- اس کے گیٹ پر کھڑے ہیں۔ یہاں پہریدار بھی موجود ہیں۔ اب وہی بزرگ تشریف لائے ہیں۔ ان کے ساتھ ایک اور بزرگ بھی ہیں۔ دونوں آپ سے گلے مل رہے ہیں--- اندر چلنے کا اشارہ کر رہے ہیں--- میں نے بتایا کہ یہ حضرت خضر علیہ السلام اور ساتھ حضرت الیاس علیہ السلام ہیں--- یہ ان دونوں کا روحاںی

ہیڈ کوارٹر ہے--- ولایت کے سلسلہ قلندریہ کو فیض انہی سے نصیب ہوتا ہے---  
آج ان کے ہیڈ کوارٹر کی بھی سیر کرلو۔

لباس فہم بر بالائے او تنگ

سمندر وہم در صحراۓ او لنگ

(فہم دا چولا اس دے تن تے ہور وی تنگ ہو جاندا)

وہم دا گھوڑا اس صحرا وچ قدم قدم لکنڑا نمدا)

در بارِ اقدس ﷺ سے جب مجھے سلسلہ تلقین و ارشاد پر مامور فرمایا گیا تو  
میں نے اپنے تیس روحاںی نصاب کی درجہ بندی یوں کی تھی کہ پہلے سال لٹائیں،  
دوسرے سال مراقباتِ ثلاش اور تیسرا سال سیر کعبہ، روضۃ الطہر، در بارِ اقدس  
میں پہنچایا کروں گا--- مگر اللہ تعالیٰ کو کچھ اور ہی منظور تھا--- میری کلاس کا ایک  
طالب علم کہ اسے میری بیعت کرنے کی تیسرا نمبر پر سعادت حاصل ہوئی، کسی  
وجہ سے بیعت کے چند روز بعد تک کا جخ نہ آسکا۔ اس لیے میرے ساتھ ملاقات نہ  
ہو پائی--- ایک روز نمازِ فجر کے بعد پہنچ گیا--- میں نے خلافِ معمول علیِ اصح  
آنے کی وجہ پوچھی تو کہنے لگا:

”کل رات میں نے خواب دیکھا کہ آپ ہمارے گھر تشریف لائے، مجھے  
جگایا اور نمازِ تہجد پڑھنے کی تاکید کی--- اس کے ساتھ ہی میری آنکھ کھل گئی---  
اٹھا، وضو کیا، نوافل ادا کیے اور صبح کی اذان تک ذکر کرتا رہا--- آج پھر آپ  
خواب میں آئے--- مجھے فرمایا کہ تم کئی روز سے میرے پاس نہیں آئے---

میں نے تمہیں اگلا سبق دینا ہے--- پھر آپ مجھے ساتھ لے کر کعبہ شریف پہنچے۔ وہاں نوافل ادا کیے، طواف کیا، آب زمزم پیا، غارِ حرا پر گئے وہاں نفل پڑھے--- اور پھر میری آنکھ کھل گئی--- دیکھا تو بالکل کل والا ہی وقت تھا۔ سوا اٹھا، نفل پڑھے، ذکر کرتا رہا، پھر مسجد میں گیا، نماز ادا کی۔ اس خواب سے دل مسرت کے احساس سے معمور ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے اتنی مقدس زیارتیں نصیب ہو گئی ہیں--- اس لیے آپ کو یہ کیفیت بتانے حاضر ہوا ہوں۔“

”بیٹی! یہ تو بہت اعلیٰ مقامات ہیں۔ میرا تو خیال تھا کہ تین سال کی تربیت کے بعد یہ اس باقی دوں گا--- بہر کیف اللہ تعالیٰ کو کچھ اور ہی منظور ہے--- آؤ مسجد میں چلتے ہیں۔ ہم کمرے سے مسجد میں آگئے--- میں نے اسے پانچ منٹ کے لیے سب لٹائیں پر ذکر کرایا--- بعد ازاں اسے کہا--- تیار ہو جاؤ! اب ہم اپنا روحانی سفر شروع کر رہے ہیں--- چلو مقامِ احمدیت--- پوچھا کچھ محسوس ہوا کہنے لگا--- سفید سنگ مرمر کی مسجد کے گیٹ کے باہر کھڑے ہیں--- میں نے بتایا یہ ساتوں آسمانوں سے بلند تر مقام ہے--- پھر مقامِ معیت، مقامِ اقربیت کی سیر کرائی۔ وہاں سے کعبہ شریف لا یا--- اس نے مشاہدہ کیا اور بتایا کہ بالکل رات خواب والا منظر دیکھ رہا ہوں--- طواف کرایا، پانی پلا یا، غارِ حرا میں نوافل ادا کیے۔ پھر یہاں سے پہلے آسمان پر بیت العزة، ساتویں آسمان پر بیت المعمور، سدرۃ المنشی، کرسی اور لوحِ محفوظ مشاہدہ کرائے۔ واپس کعبہ شریف لے آیا--- دل میں خواہش پیدا ہوئی--- کاش! اس نے چہرے کو داڑھی کی سنت سے مزین کیا ہوتا--- میں اسے روضۃ الطہر پر لے جاتا--- اتنے میں حضور ﷺ کی

آوازِ مبارک فردوس گوش ہوئی --- ”بیٹے! اسے بچہ بنانا کر ساتھ لے آؤ۔“  
 اب یہ تصرف کا بالکل انوکھا مرحلہ تھا۔ میں نے اس قسم کا واقعہ نہ کہیں پڑھانے  
 سننا تھا --- سوت زدبز میں پڑ گیا --- پھر آواز آئی ”بیٹے! ٹھیک سمجھ رہے ہو  
 --- اسے میرے پاس لے آؤ۔“

میں نے کہا --- تم اپنے آپ کو چار سال کا بچہ سمجھو اور میرے ساتھ روضہ  
 اٹھپر چلو --- پوچھا کچھ نظر آیا؟ ”جی ہاں! میں فوراً بچہ بن گیا ہوں --- اور  
 آپ کی انگلی پکڑ کر روضہ مبارک پر پہنچ گیا ہوں۔“ --- اتنے میں دروازہ کھلا،  
 کہنے لگا --- اب دروازہ کھل گیا ہے۔ میں نے کہا اندر چلو۔ سواندر گئے۔  
 حضور ﷺ مع حضرات خلفاء راشدینؓ تشریف فرماتھے --- وہ سب کی  
 زیارت سے مشرف ہوا --- اور اس کے بعد یہ نعمتِ عظیمی اسے روزانہ صبح و شام  
 حاصل ہو رہی ہے --- یہ پہلی کرامت تھی۔

میں مسجد میں بیٹھا تھا --- ایک شخص آیا --- میں نے مصافحہ کے لیے ہاتھ  
 بڑھائے --- بغیر کسی تہیید کے کہنے لگا --- ”ہمارے سلطان صاحب ﷺ کی  
 ایک کرامت ہے۔“ میں اس کے اندازِ گفتگو سے کچھ حیران سا ہوا --- اور کہا بھلے  
 آدمی پہلے اپنا تعارف تو کراؤ --- کہنے لگا۔

”میں کنتریلے کا رہنے والا ہوں، حضرت سلطان با ہو ﷺ کا عاشق ہوں۔“  
 میری محبت کا اندازہ آپ اس امر سے لگا سکتے ہیں کہ پہلی بار میں یہاں سے  
 سلطان صاحب ﷺ کے مزار پر پیدل گیا تھا۔ ”پھر کیا ہوا؟ میں نے پوچھا۔  
 ”کئی دنوں کے سفر سے پاؤں میں چھالے پڑ گئے تھے۔ شام کو وہاں پہنچا۔

-- لنگر تقسیم ہو رہا تھا۔ میں بھی چوکی میں بیٹھ گیا۔ مگر کھانا تقسیم کرنے والا میرے ساتھ درشتی سے پیش آیا۔ میں آزردہ خاطر ہو کر وہاں سے اٹھ کھڑا ہوا --- اور افسر دگی کے عالم میں مزار پر جا کر بیٹھ گیا --- بیٹھے بیٹھے میری آنکھ لگ گئی --- اور مجھے سلطان صاحب اللہ علیہ السلام کی زیارت ہوئی۔ آپ نے مجھے دلاسا دیا اور بہت شفقت فرمائی --- یہ خواب میں نے پیر صاحب کو سنا یا تو انہوں نے بھی بہت دل جوئی کی۔“

اچھا اب سلطان صاحب اللہ علیہ السلام کی کرامت بیان کرو۔“ سلطان صاحب اللہ علیہ السلام سے کسی مسافر نے ایک گاؤں رسول نگر کا راستہ پوچھا۔ آپ نے اسے کہا --- آنکھیں بند کر۔ اس نے آنکھیں بند کیں۔ تو اسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ الطہر کی زیارت ہو گئی۔ آپ نے فرمایا میرا رسول نگر تو یہ ہے۔“ میں نے کہا حق ہے۔ میں نے پوچھا --- کسی اور بزرگ کی بھی زیارت کی ہے؟ کہنے لگا جی ہاں! حضرت خضر علیہ السلام کی بھی زیارت نصیب ہوئی ہے --- میں نے کہا اپنا خواب بیان کرو --- کہنے لگا:

”خواب دیکھا کہ میں کسی سڑک پر جا رہا ہوں --- سڑک کے کنارے پر ایک درخت کے نیچے ایک بزرگ تشریف فرمائیں اور بہت سے لوگ ان کے پاس بیٹھے ہیں --- میں نے کسی سے پوچھا یہ کون بزرگ ہیں --- اس نے بتایا کہ حضرت خضر علیہ السلام ہیں --- چنانچہ میں بھی دست بوسی کے لیے چلا گیا --- آپ کے پاس پانی کا گھڑا پڑا ہوا تھا جو نبی میں قریب پہنچا تو آپ نے گھڑے سے پانی کا پیالہ بھرا اور میری طرف بڑھایا --- مگر پیالہ پکڑنے کی بجائے میری زبان سے

لکلا--- یہ تو تھوڑا ہے--- اور پھر میری آنکھ کھل گئی۔“

فقیر نے فوراً حضرت خضر علیہ السلام سے رابطہ قائم کرتے ہوئے پوچھا حضرت! کیا واقعی اس شخص نے خواب میں آپ کی زیارت کی ہے؟ انہوں نے فرمایا--- ”ٹھیک کہہ رہا ہے۔“ میں نے عرض کیا--- حضرت! یہ تو میری کوئی کرامت دیکھنے کے لیے آیا ہے۔

”آپ دکھائیں --- میں آتا ہوں۔“ --- اتنے میں حضرت خضر علیہ السلام تشریف لا کر میرے پاس آ کر بیٹھ گئے۔ دیکھتے ہی دیکھتے حضرت سلطان با ہو جائیے اور حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ عنہ بھی تشریف لے آئے۔ سب کے لبؤں پر عجیب معنی خیز مسکراہٹ کھل رہی تھی۔

میں نے اسے کہا --- اچھا یہ بتاؤ کہ بالفرض یہاں حضرت خضر علیہ السلام تشریف لے آئیں اور یہاں پر کچھ اور بھی بزرگ موجود ہوں تو کیا تم پہچان لو گے؟ --- کہنے لگا --- جی ہاں --- میں نے کہا آنکھیں بند کرو اور دیکھو یہاں حضرت خضر علیہ السلام تشریف فرمائیں--- مشاہدہ کرلو۔

قارئین! آپ اس عجیب و غریب اور نازک صورت حال کا خوب اندازہ کر سکتے ہیں--- اگر اسے زیارت نہ ہوتی تو نجانے میرے خلاف کیسی کیسی باتیں بنائی جاتیں۔

کہنے لگا --- جی ہاں! حضرت خضر علیہ السلام تشریف فرمائیں۔ زیارت ہو گئی --- میں نے پہچان لیا ہے۔

میں نے کہا --- ایک اور بزرگ بھی ہیں --- کہنے لگا --- سلطان

صاحب ارشاد ہیں --- میں نے کہا۔ تیسرے بزرگ بھی ہیں۔ کیا نظر آ رہے ہیں؟ کہنے لگا جی ہاں حضرت غوث الاعظم ارشاد ہیں --- میں نے کہا آنکھیں کھول دو اور بتاؤ کہ پہلے دونوں حضرات کو تم نے خواب میں دیکھا تھا، سو پہچان لیا۔ یہ تیسرے بزرگ کوئی اور بھی تو ہو سکتے ہیں --- ہنس کر کہنے لگا --- ”جی بات یہ ہے کہ میں نے حضرت غوث الاعظم ارشاد کی خواب میں دو دفعہ زیارت کی ہے --- ایک سال پہلے دوسری زیارت ہوئی --- میں ان کی مجلس میں گیا --- بہت سے لوگ تھے --- اور آپ بالکل ان کے ساتھ بیٹھے تھے --- باقی حاضرین کی نسبت آپ کی نشست نمایاں تھی --- اب میں آپ کو دیکھتے ہی پہچان گیا تھا کہ یہ تو وہ صاحب ہیں جن کی میں نے خواب میں وہاں زیارت کی تھی۔“

میں نے اسے کہا کہ تم ولایت کی قلندری شارخ سے تعلق رکھتے ہو۔ یہ حضرت خضر علیہ السلام کی لائے ہے --- وہ سربراہ ہیں --- اور تم ان کے وسیع و عریض ملکہ میں بالکل ابتدائی پوسٹ پر ہو --- جس طرح ایک گاؤں کا پٹواری قصر صدارت میں باریابی کا تصور بھی نہیں کر سکتا --- اسی طرح تمہارے خیال میں بھی یہ بات نہیں آ سکتی کہ تم کبھی حضرت خضر علیہ السلام کے محل میں جا سکتے ہو --- آ و آج میں تمہیں وہاں لے چلوں۔

میں نے اسے کہا آنکھیں بند کرو اور میرے ساتھ چلو۔ بتاؤ کہاں پہنچے؟ کہنے لگا سمندر میں ایک چھوٹا سا جزیرہ ہے۔ اس پر ایک عالیشان قلعہ نما محل ہے۔ گیٹ پر پہرے دار موجود ہیں --- آپ کو دیکھتے ہی وہ سلامی کے لیے اٹن شن

ہو گئے ہیں۔ حضرت خضر علیہ السلام بھی تشریف لے آئے ہیں۔ آپ سے گلے مل رہے ہیں۔ آپ دونوں آگے آگے جا رہے ہیں۔ میں بھی پیچھے ساتھ ہوں۔ وسیع و عریض لان ہے جس میں پھولوں کی کیاریاں ہیں۔۔۔۔۔ ایک بہت بڑے ہال میں داخل ہو گئے ہیں۔ ایک فائل پر حضرت نے اور آپ نے دستخط کیے ہیں۔ وہاں کا سارا منظر دکھانے کے بعد اسے واپس لے آیا۔ پھر میں نے چند منٹ کے لیے اسے ذکر کرایا۔۔۔۔۔ اور اسے آسمانوں کی سیر کراتے ہوئے بیت العزة، بیت المعمور، سدرۃ المنتہی کا مشاہدہ کرایا۔۔۔۔۔ کعبہ شریف اور روضہ اطہر پر لے گیا۔ دربارِ اقدس میں اسے حضور علیہ السلام کے قدموں میں پیش کر دیا۔۔۔۔۔ وہ زیارت سے مشرف ہوا۔۔۔۔۔ مراقبہ ختم ہونے پر میں نے اسے کہا۔۔۔۔۔ وہ سلطان باہو علیہ السلام کی کرامت تھی۔۔۔۔۔ یہ فقیر کی کرامت ہے۔

حفیظ! اہل سخن کب مانتے تھے

بڑی مشکل سے منوایا گیا ہوں

## حرف آخر

سوال کیا جاتا ہے کہ میں بریلوی ہوں یا دیوبندی؟ --- میرا جواب ہے کہ میں سیدھا سادا اہل سنت والجماعت ہوں --- ان دونوں مسالک کی عمر تو سو سال بھی نہیں ہو پائی اور دین چودہ سو سال پرانا ہے۔ فرع چھوڑ، اصول اپنا --- دل آزاری کی بجائے خونے دل نواز سے کام لے۔ دنیا بھر کی لادینی طاقتیں یک جا ہو کر اسلام پر یلغار کر چکی ہیں اور تو فروعی مسائل پر بھائی کے خلاف کفر و شرک و بدعت کے فتوے داغ رہا ہے، کچھڑا چھال رہا ہے۔ تو اختلاف کو مٹا کر اتحاد کی رسمی کو کیوں نہیں تھامتا۔ رواداری اور تحمل کیوں نہیں روا رکھتا --- عدالت کی بجائے محبت سے کام لے۔ ہر کلمہ گو اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کی محبت کا داعی ہے۔ اس کی محبت کے اظہار کا اسلوب اگر مختلف ہے تو اسے معیوب نہ گردان۔ اعمال کا مدار نیت پر ہے۔ اس کی نیت پر شک نہ کر۔ اسلام کے سات بنیادی عقائد کا تو ہر کوئی قائل ہے --- اس سے آگے اگر بقول تمہارے کسی کے عقیدہ عمل میں کوئی خامی ہے تو اسے اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے۔ اللہ رحمن ہے، رحیم ہے، غفار ہے، کریم ہے۔ حضور ﷺ روف ہیں، شفیق ہیں --- تو بھی شفقت کو شعار بنالے۔ کاش! تیری یہ قوت فسق و فجور اور لادینی طاقتوں کے خلاف صرف ہوتی --- تو فتوؤں سے بزم خویش ثواب کمار ہا ہے۔ خوش ہو رہا ہے لیکن:

وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا.

(سورة آل عمران: 3)

”اور اللہ کی رسمی کو مضبوطی سے تھامے رکھو اور تفرقہ میں نہ پڑو۔“

--- کے آفیٰ حکم الہی کو نظر انداز کر کے ملت کو کھو کھلا بھی تو کر رہا ہے۔

کشادہ طرف بن، تنگ نظر نہ بن۔

نئی پود پریشان ہے کہ کون سی مسجد میں نماز ادا کرے۔ حَسَنَ عَلَى الصَّلَاةِ، حَسَنَ عَلَى الْفُلَاحِ کے بلاوے پر جو کوئی اللہ کے گھر کا رخ کرتا ہے اسے مت روک، اسے جانے دے کے ساری ہی مساجد اللہ کا گھر ہیں، نماز پڑھانے والا کوئی اللہ ہی کا بندہ ہو گا۔ حضور ﷺ کا ہی امْتَىٰ ہو گا ۔۔۔ اگر اس کے عمل کا کوئی انداز تمہیں نہیں بھاتا، بے شک ٹو عمل نہ کر گمراہ سے بُرا ملت سمجھ۔ اللہ کی طرف پیار سے بُلا، حکمت سے بُلا، ڈاگ نہ اُلا ر۔ ذرا دیکھ تو سہی۔ ہماری اس باہمی مناقشت اور انتشار و خلفشار پر ابليس کتنا شاداں و فرحاں ہے ۔۔۔ رجالُ الغیب کتنے پریشان ہیں ۔۔۔ اور حضور ﷺ کتنے افراد ہیں۔ ابليس اپنے لشکر کو از سرِ نو منظم کر رہا ہے ۔۔۔ اپنے چیلوں کو اس کسار ہا ہے۔ آ! میرے پاس آ کہ میں تیرے قلب کی آنکھ کا آپریشن کر کے موتی کو اتار پھینکوں۔ پھر تو خود دیکھ لے کہ تیری اس سنگباری سے کسی کا سر پھوٹ رہا ہے، تو کسی کا دل ٹوٹ رہا ہے۔ مجھے روں کا خوف ہے نہ امریکہ کا ڈر۔ بھارت کی کیا مجال کہ آنکھ دکھا سکے۔ اسرائیل کی کیا جرأت کہ رُعب جما سکے ۔۔۔ میں تو نالاں ہوں تیری روشن سے، تیری عاقبت نا اندریشی سے ۔۔۔ سوچ تو سہی انجانے میں تو کس کی خوشی کا باعث بن رہا ہے ۔۔۔

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَاصْبِلُهُوا بَيْنَ أَخْوَيْهِمْ.

(سورة الحجرات: 49, 10)

”بیشک مومن تو آپس میں بھائی ہیں۔ پس بھائیوں میں صلح کر دو۔“

--- کے حکم الہی پر کاربند ہو کر محبت و اخوت کے دیپ جلا کہ بڑا ندیہ را ہے۔ تو جو کچھ ظاہر میں دیکھتا ہے --- پہلے وہ باطن میں رونما ہوتا ہے۔ پھر اللہ مسبب الاسباب کے حکم سے بتدریج ظاہری اسباب پیدا ہوتے ہیں --- اور حالات کروٹ بدلتے چلے جاتے ہیں --- یہی تاریخ ہے --- اپنے فروعی اختلافات مٹا --- اتحاد کی رسمی تھام --- پھر دیکھ تو سہی کیارنگ جنمتا ہے۔

8 اپریل 1984ء سے روحانی دنیا میں ہنگامی حالت کا نفاذ ہو چکا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے حضور ﷺ عالم جن و انس میں اتحاد اسلامی اور نفاذِ اسلام اور غلبہ اسلام کے عظیم الشان منصوبے کی منظوری فرمائے گئے ہیں --- رجال الغیب سرگرمِ عمل ہو چکے ہیں۔ ہر کام ہنگامی بیانات پر ہو رہا ہے۔ جناتِ سریع الحركت مخلوق ہے۔ اس لیے تین سالوں پر محیطِ حق و باطل کے پے در پے شدید معرکوں کے بعد باطلِ مکمل طور پر مغلوب ہو چکا ہے۔ ریاستِ ہائے متحدہ اسلامیہ کی تنظیمِ تسلیم پا کر نفاذِ اسلام ہو چکا ہے --- انسان بھی اس سمت میں گامزد ہو چکا ہے مگر مقابلتاً سُست رہے۔ اس لیے اسے مذکورہ منزل پر پہنچنے کے لیے وقت لگے گا۔ آثارِ ظاہر ہو رہے ہیں۔ اسلام کی نشأۃ الشانیہ کے عظیم الشان دور کا آغاز ہو چکا ہے۔ اس کے نتیجہ میں جو کچھ عالم ظاہر میں انشاء اللہ تعالیٰ رونما ہونے

والا ہے، اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم اور حضور ﷺ کے جو توں کے صدقے فقیر کی پشم بصیرت نے دیکھ لیا ہے۔ آ! تو بھی چشمِ تصور ہی سے دیکھ لے۔

اس صدی کے اوائل میں سُرخ عفریت دندناتا ہوا آیا اور وسطِ ایشیاء کی اسلامی ریاستوں کو پامال کر کے رکھ دیا۔۔۔ اس کا حوصلہ بڑھا تو اب افغانستان پر بھی چڑھ دوڑا۔۔۔ خون کی ہولی کھینے لگا۔۔۔ مگر خود بھی اہو میں نہا گیا۔۔۔ اپنے کیے پر پچھتا رہا ہے، جان بچا رہا ہے، پلٹ رہا ہے اور سمت رہا ہے۔ افغانستان کو چھوڑا اور وسطِ ایشیا کو چھوڑنا پڑا۔۔۔ اللہ اکبر۔ اب ماسکو کی فضاؤں میں بھی اذا نیں گونج رہی ہیں۔ سنکیا نگ کے مسلمان بھی بیدار ہو گئے۔۔۔ انہوں نے بھی غیر کی بالا دستی کا جو آٹا رپھینا کا۔۔۔ بھارت نے پاکستان کو توڑا۔۔۔ پاکستان تو اللہ تعالیٰ کے فضل اور حضور ﷺ کے کرم سے پھر جڑ گیا۔۔۔ پھیل گیا۔۔۔ مگر بھارت ٹوٹ گیا۔۔۔ اب انشاء اللہ تعالیٰ کبھی نہیں جڑے گا۔

امریکہ بھی ایشیاء و افریقہ سے اپنی بساطِ سیاست لپیٹنے پر مجبور کر دیا گیا۔ سر زمین امریکہ و یورپ پر بھی نورِ اسلام چھا گیا۔۔۔ برطانیہ و امریکہ نے اسرائیل کی شکل میں جو ناسور اسلامی دنیا کو دیا تھا۔ ایک کامیاب آپریشن کے ذریعے نکال کر واپس انہی کی جھوٹی میں پھینک دیا گیا ہے۔ بھارت، فلپائن اور اریٹیریا کے مسلمان بھی سُکھ کا سانس لینے لگے۔۔۔ انشاء اللہ تعالیٰ ریاست ہائے متحدہ اسلامیہ قائم ہو گی اور نفاذِ اسلام ہو کر رہے گا اور اس کا سہرا پاکستان کے سر بندھے گا۔

إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔ (سورة البقرة: 20)

”بے شک اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

میں دیکھ رہا ہوں، بعالِم ہوش و حواس دیکھ رہا ہوں --- انشاء اللہ تعالیٰ دنیا  
بھی دیکھ لے گی --- لیکن کب --- یہ تو اللہ تعالیٰ ہی، بہتر جانتا ہے --- انتظار کر  
--- اُمّت مسلمہ کا خیر خواہ بن --- بکھیر مت، اکٹھا کر، اللہ کے بندوں ---  
رجال الغیب کے ساتھ تیرا یہی تعاون ہے ---

میں نے آج ایک منظر دیکھا ہے --- آ! تو بھی دیکھ۔ آج جمعۃ المبارک  
ہے۔ میں کانج کی مسجد میں بیٹھا ہوں۔ کانج گراواؤنڈ میں دو ٹیکیں کر کت کھیل رہی  
ہیں۔ اللہ کے گھر سے اذان کی روح افزا، جان نواز صداب لند ہوتی ہے۔ میں دیکھتا  
ہوں کہ سفید رکٹ میں مبوس نوجوان یک لخت اپنی کٹیں پلے گراواؤنڈ میں چھوڑ  
چھاڑ کر مسجد کی طرف بھاگے آتے ہیں۔ بظاہر یہ کھلنڈرے، بے فکرے نوجوان  
ہیں، مگر ان کے دلوں میں ایمان کا نوران کے چہروں پر دمک رہا ہے۔ یہ میرے  
شیر بیٹی، میرے یہ شاپین بنچ میری آرزو ہیں --- دین کی آبرو ہیں۔ انہیں اللہ  
کے گھر کی طرف بلا، مگر پیار سے، حکمت سے۔ اپنے سنگ فتویٰ سے مت ڈرا،  
مت بھگا --- نماز کے بعد میں ایک نوجوان سے پوچھتا ہوں --- ”بیٹی! یہ  
جذبہ عبودیت، یہ ذوق عبادت تمہیں مبارک ہو، تمہیں نماز کی تاکید ابو نے کی تھی کہ  
امی نے؟“ اس کا چہرہ بکھسا جاتا ہے۔ ”سر! وہ تو خود نماز نہیں پڑھتے مجھے کیا کہیں  
گے؟“ --- اللہ اکبر!

وَ اللَّهُ يَهْدِي مَنِ يَشَاءُ إِلَيْ صِرَاطِ مُّسْتَقِيمٍ.

(سورة البقرة: 213)

”اور اللہ جسے چاہتا ہے سید ہر راستے کی طرف ہدایت دیتا ہے۔“

یہ کڑیل جوان۔ یہ الیلا بیٹا میرا مستقبل ہے۔ میرے وطن کا مستقبل ہے، میرے دین کا مستقبل ہے۔ یہ حضرت امام مہدی علیہ السلام کے لشکر کے ہراول دستے میں ہے۔ یہ میدانِ جہاد میں ہے۔ یہ حضور علیہ السلام کی فوج میں بھرتی ہو چکا ہے۔ یہ پاسبانِ حرم ہے۔۔۔ سو شدت چھوڑ، نرمی اختیار کر۔ میرا مشن مسلمانان پاکستان تو کجا اسلامیانِ عالم کو ایک پرچم تلے جمع کرنا ہے۔۔۔ جمع کر، منتشر نہ کر، اتحاد رحمت ہے، انتشارِ زحمت ہے۔ میرے بھائی فقیر کی بات مان لے۔ اتحاد کی رسیٰ تھام لے۔ مجھ ناچیز کو تلقین و ارشاد کا حکم دے کے حضور علیہ السلام نے خصوصی تاکید فرمائی تھی

”بیٹا! اپنے آپ کو فروعی اختلافات میں نہ ال جھانا۔ اتحاد کی دعوت دیتے رہنا۔۔۔ مجھے امت کا ہر وہ شخص پسند ہے جو اتحاد کا داعی ہو۔۔۔ تم باطنی طور پر اپنی ڈیوٹی جانتے ہو۔ اب ظاہری طور پر ذکر کو پھیلاتے رہو۔“

دیکھ! یہ زورِ قلم کا کوئی مظاہرہ نہیں ہے۔۔۔ میں نہیں، کوئی بول رہا ہے۔۔۔ میں نہیں، کوئی لکھ رہا ہے۔۔۔ کون بول رہا ہے۔۔۔ کون لکھ رہا ہے۔ اس تجسس میں نہ پڑ۔ اس کو غور سے پڑھ۔ ایک کان سے سن کر دوسرے سے مت اڑا۔ اس کو نظر انداز نہ کر۔۔۔ یہ کسی کا سوزِ دروں ہے۔ تو بھی اس سے تب وتاب جاودا نہ حاصل کر لے۔۔۔ سُن! ہر کوئی اتنا صاحب علم نہیں کہ قرآن و حدیث کے بھر ڈخار کا تیراک ہو۔۔۔ اس باب میں ساری امت نے چار اشخاص پر اعتبار کیا۔۔۔

انہیں اپنا امام تسلیم کیا۔ وہ صاحبِ علم تھے، صاحبِ تقویٰ تھے، قابلِ اعتماد تھے۔ تو بھی ان پر اعتماد کر لے۔ وہ سب برگزیدہ ہیں۔ دربارِ رسالت میں ان کا ایک مقام ہے، وقار ہے، اعتبار ہے۔ تو اگر اپنے علم کو ان کے علم پر فوقيت دیتا ہے اور بذاتِ خود قرآن و حدیث سے اکتسابِ فیض کا مدد گی ہے تو بھی ان کو نشانہ طعن نہ بنا۔ تو اجتنہاد کا خواہاں ہے۔ اور میری دعا ہے کہ امّت چار میں سے بھی کسی ایک فقہہ پر متفق ہو جائے۔۔۔ ملت کی شیرازہ بندی کر۔ پارہ پارہ نہ کر۔

اے میری ماں، میری بہن اور میری بیٹی! مجھے تجھ سے بھی کچھ عرض کرنا ہے۔ اللہ حق ہے، اس کا رسول ﷺ حق ہے، اس کا دین حق ہے، اس نے ہر کسی کا حق متعین فرمادیا۔ وہ تیرے حق کو کیسے نظر انداز کر سکتا تھا۔۔۔ اس نے تجھے تیرا جائز حق دیا۔۔۔ تجھے تاریخ انسانی میں وہ مقام، وہ وقار، وہ شرف بخشنا جس کی ٹوٹ مسٹحق تھی۔۔۔ اب تو اس حق سے تجاوز نہ کر۔ آزادی نسوان کے نام پر سڑک پر جلوس مت نکال۔ اپنے مطالبات پر غور کر۔ جو کوئی تجھے بطور حرہ استعمال کر رہا ہے، اس کی بد نیتی اور نجہٹ باطن تجھ پر ظاہر ہو جائے گا۔۔۔ تو چاند سے بیٹی اور شریاسی بیٹی کی ماں ہے، نگران ہے ان کی تربیت کر، انہیں اللہ کے سپاہی بنا، شیطانی طاقتون کے مقابلہ کے لیے محاڑِ جنگ پر جانے کے لیے تیار کر۔ یہ دنیا فانی ہے۔ زندگی آنی ہے۔ دو روزہ عرصہ حیات میں تیری یہی سب سے بڑی نیکی ہے اور آخرت کے لیے یہی سب سے بڑی کمائی ہے کہ تو اپنی اولاد کو اللہ کا سپاہی بنادے۔

بتو لے باش و پہاں شو ازیں عصر

میرے جوان! تیری جوانی کی خیر، اٹھ میرا دست و بازو بن جا، دنیا کما، خوب کما، اچھا پہن، اچھا کھا۔ لیکن حلال و حرام میں تمیز کر۔ صحیح جانے سے رات سونے تک تیرا ہر کام عبادت ہے۔ صرف من مانی نہ کر۔ حضور ﷺ کی سنت کے سانچے میں ڈھل جا۔ پھر:

یہ جہاں چیز ہے کیا لوح و قلم تیرے ہیں  
سن! فقیر ان بوریا نشین کی خانقاہوں میں جلنے والے چراغوں کی صوہی سے ظلمت  
سیما ب پا ہوتی رہی ہے۔ یہیں سے سکونِ لازوال کی دولت ٹھیک رہی ہے۔ ان  
خانقاہوں سے اٹھنے والی اللہ کی صدا کی ضربوں سے شیطانی قلعے مسماں ہوتے  
رہے ہیں۔ آج یہ خانقاہی نظام بظاہر کتنا مضمحل ہو چکا ہو۔ اس کی روحانی  
طااقت کمزور ہو چکی ہو۔۔۔ مگر باطل کے مقابلہ کے لیے جس یقینِ محکم اور ایمان  
کامل کی قوت درکار ہے وہ آج بھی یہیں سے حاصل ہو گی۔۔۔ اللہ والے مرکر بھی  
نہیں مرتے۔ ان کے جسم دنیا سے او بھل ہو جاتے ہیں مگر روح پہلے سے کہیں زیادہ  
توانا ہو کر سرگرم عمل ہو جاتی ہے۔ وہ مامورِ منِ اللہ ہوتے ہیں۔ ان کی بھی کچھ ڈیوٹی  
ہوتی ہے۔ ان کی فیضِ رسانی کی قوت پہلے سے فزوں تر ہو جاتی ہے۔

میرے دور کے اے سجادہ نشین! اے عالم دین! اے میرے بھائی! تجھے  
درخواست ہے کہ تو اپنے آباؤ اجداد کی روایت اپنالے۔۔۔ اپنی خانقاہوں،  
مدرسوں اور مسجدوں میں مجالس ذکر آرائتے کر لے۔ اسیم ذاتِ اللہ کے ذکر کی  
تاتوں سے فضاوں کو آباد کر لے۔ انشاء اللہ تو دیکھے گا کہ شیطانی فوج میں کیسی  
بھگلڈڑِ محنت ہے۔ ابليسِ لشکر کیسے راہ فرار اختیار کرتا ہے۔۔۔ اللہ کا رنگ کیسے چڑھتا

ہے۔ معاشرہ کیسے اصلاح پذیر ہوتا ہے اور نفاذِ اسلام کی راہ میں روڑا اٹکانے والے کیسے منہ کی کھاتے ہیں۔ جوسرو، جو کیف، جولزت، جوساد، جوسکون، جو حسن اور جو خیر ذکرِ الہی میں ہے وہ نفسانی مشاغل میں کہاں ۔۔۔ بس تو اپنے مریدین و شاگردان کو اس لذت سے آشنا کر دے۔ یہ نسخہ خود استعمال کر اور دوسروں کو کرا۔ چراغ سے چراغ جلاتا چلا جا۔۔۔ چند روزہ حیاتِ مستعار کو قیمتِ جان۔ کیا خبر کب سانس کی ڈوری ٹوٹ جائے ۔۔۔ چراغِ حیات بھج جائے۔ تیرے دل میں حبِ الہی اور عشقِ رسول ﷺ کی جگنے والی جوت کی خیر۔ کسی سے بھی نفرت نہ کر۔ یہی محبت اللہ کے بندوں اور حضور ﷺ کے ہر امتی کے لیے وقف کر دے۔۔۔ نفرت کو مٹا، محبت کو بڑھا اور میرا ہم عنان ۔۔۔ ہم زبان بن جا۔۔۔

میرا پیغامِ محبت ہے جہاں تک پہنچے

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ

وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ

اَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّي مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ وَّ اَتُوْبُ إِلَيْهِ

## حضرت عون قطب شاہ رحمۃ اللہ علیہ

شیخ الوقت، پیران پیر حضرت سید عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے مرید و خلیفہ، مردِ کامل اور مردِ مجاہد اور میرے جدِ امجد حضرت محمد عون قطب شاہ رحمۃ اللہ علیہ کہ جو اپنے دور میں قطبِ ارشاد کے روحانی منصب پر فائز تھے، کے تذکرہ عالیہ کے بغیر کتابِ ادھوری لگتی ہے۔

حضرت علی المُتضی رحمۃ اللہ علیہ کے نو حرم شریف تھے۔ جن سے اٹھارہ فرزند تولد ہوئے اور ان میں سے بھی پانچ بیٹوں ۔۔۔ حضرت امام حسن رحمۃ اللہ علیہ، حضرت امام حسین رحمۃ اللہ علیہ، حضرت امام محمد بن حنفیہ رحمۃ اللہ علیہ، حضرت عمر رحمۃ اللہ علیہ اور حضرت عباس رحمۃ اللہ علیہ سے اولاد جاری ہوئی ۔۔۔ ان میں سے حضرت امام محمد بن حنفیہ رحمۃ اللہ علیہ کی بارہوں پشت سے حضرت محمد عون قطب شاہ رحمۃ اللہ علیہ ہوئے ۔۔۔ یہ بزرگ بغداد شریف میں سکونت پذیر تھے اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے ہم عصر، ہم عمر، مرید اور خلیفہ تھے ۔۔۔ آپ کو خلافت سے سرفراز کر کے شہابی ہند میں تبلیغِ اسلام کے خصوصی مشن پر مامور کیا گیا۔ آپ نے جس عزم وہمت اور جاں سپاری سے فیضِ سلسلہ قادریہ کو پھیلایا، اس کی مثال نہیں ملتی۔ آپ کا سن پیدائش 465 ہجری اور سن وصال 557 ہجری ہے۔ جبکہ حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کا سن پیدائش 470 ہجری اور سن وفات 561 ہجری ہے۔ برصغیر میں تبلیغِ اسلام کرنے والے بزرگوں میں آپ کو یہ امتیاز و افتخار حاصل ہے کہ آپ صاحب سیف بھی تھے۔ حضرت شیخ

عبدال قادر جیلانی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ نے مسندِ ارشاد پر بیٹھتے ہی اپنے جن پہلے چند خلفاء کو تبلیغ اسلام کے لیے تیار کیا ان میں آپ کو خصوصیت حاصل ہے کہ آپ نے زبانی وعظ و تبلیغ کے ساتھ ساتھ کفار سے جہاد بالسیف سے بھی کام لیا۔ اور کوہستانِ نمک کے علاقے کالا باغ سے وادیٰ سون سکیسر اور ونہار تک کا وسیع علاقہ جس میں تله (طلحہ) گنگ اور چکوال کا علاقہ شامل ہے جہاد کر کے ہندو راجاؤں سے آزاد کرایا اور اپنے قبیلے کو مستقلًا یہاں آباد کر کے پائیدار بنیاد پر تبلیغ اسلام کے مشن کو جاری کیا۔ آپ نے اس علاقہ میں حفظِ قرآن کا خصوصی اہتمام کیا اور جگہ جگہ درس قرآن قائم کیے۔ اس نسبت سے یہ علاقہ آج بھی اعوان قاری کے نام سے موسم کیا جاتا ہے۔ اس نسبت سے یہ علاقہ تله (طلحہ) گنگ کو مرکزی حیثیت حاصل تھی۔ اس لیے اکبری عہد تک اسے ”اعوان محل“ کے نام سے موسم کیا جاتا رہا۔ لاکھوں انسانوں نے آپ کی دعوت پر اسلام قبول کیا۔ آپ کو حضرت بہاؤ الدین رکریا ملتانی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ اور حضرت معین الدین چشتی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ پر زمانی اعتبار سے سبقت حاصل ہے۔

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رَضِیَ اللہُ تَعَالٰی عَنْہُ اور آپ آپس میں ہم زلف تھے۔ آپ کی اس پیوی سے آپ کے تین صاحبزادے حضرت عبداللہ عرف گوڑہ اور حضرت محمد عرف کندلان اور معزز الدین بھی آپ کے ساتھ شریک جہادر ہے۔ یہاں پر ایک ہندو راجہ نے آپ کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا اور ایک بیٹی آپ کے عقد میں دی۔ جس سے محمود، مزل علی، امیر، جہاں شاہ، بختیار اور زمان علی چھ بیٹے تھے۔ ان تمام بیٹوں کی اولاد سے قبیلہ اعوان قطب شاہی وجود میں آیا اور اس علاقہ سے ہندوستان کے مختلف علاقوں میں پھیلتا رہا۔ آپ نے تقریباً چالیس سال تک اس

علاقہ میں رشد و ہدایت کی مشعل روشن رکھی۔ آپ نے متعدد بار اپنے شیخ کی خدمت میں حاضری دی۔ برکات، فیض اور ہدایات حاصل کیں۔ مگر آخری عمر میں اپنا مشن اپنے بیٹوں کو سونپ کر مستقلًا بغداد شریف میں مقیم ہو گئے جہاں چند سال بعد وصال فرمایا۔ دونوں خاندانوں میں تعلقات کو مزید فروغ اس صورت میں ملا کہ حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے صاحبزادے حضرت عبدالرزاق رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی ایک بیٹی کا عقد حضرت محمد عون قطب شاہ رحمۃ اللہ علیہ کے بیٹے حضرت محمد کندلان کے بیٹے محمد عرف کھوٹ سے کیا۔ انہی سے اعوان قبیلہ کی مشہور شاخ کھوٹ قریش نکلی۔ آپ نے تلمذ (طلح) گنگ سے ایک میل مشرق میں ایک ٹیلے پر اپنا گھر بنایا جو آج بھی ”نکہ کھوٹ“ کے نام سے موسوم ہے۔ صاحب موصوف کی پشت سے میرے جدا مجدد حضرت شیخ حاجی احمد ہیلانی رحمۃ اللہ علیہ ہیں جن سے مجھے اوسیہ طریق پر باطنی میراث نصیب ہوئی۔

حضرت محمد عون قطب شاہ کا یہ شمشیر زن قبیلہ، خاندان غزنویہ، خاندان غلاماں اور خاندان تلغلق تک حق و باطل کے معروکوں میں شریک ہو کر دشجاعت دیتا رہا ہے۔ چنانچہ راجہ پرتوہی راج کا درباری شاعر چندر برد اپنے راجہ کی شکست کا حال اپنے اشعار میں یوں بیان کرتا ہے:

”راجہ پر غنیم شہاب الدین چڑھ آیا۔ اور مجاهد نامی معزز الدین، محمود، گوڑا، کندلان اور بختیار وغیرہ آگئے اور تھانسیر میں تلوڈی پر لڑائی بھاری ہوئی اور راج مسلمانوں کا ہو گیا اور پھر مسلمانوں نے مسلمانان لاہور سے راج لے لیا اور آدھے مجاهد مذکور اسی سال اٹھ پھر گئے اور آدھے یہاں قلعہ زن ہو گئے اور اسی اثناء میں کئی فقراء اسلام بھی آگئے اور دین قدیم سے اکثر لوگ پھر گئے۔“

تاریخ مخزن ہند، مصنفہ ”نشی ہنومان پرشاد“، میں صفحہ 123 پر درج ہے: ”گویند کہ میر قطب نام شخصے از بغداد ہند آمد۔ سہ زنان ہند در عقد آورده بودند ایشان نسل بسیارشد۔“

حضرت علیؑ کی اولاد عموماً سادات علوی کے نام سے معروف رہی ہے۔ بعد میں سادات کا لقب صرف حضرت امام حسنؑ و امام حسینؑ کی اولاد کے لیے مخصوص ہوا --- اور دوسری اولاد اپنے آپ کو سید کے علاوہ شیخ، میر، ہاشمی، قریشی، اعوان، ملک اور کھوٹ کے القاب سے مشہور کرتی رہی ہے۔ قبیلہ اعوان کی ذیلی شاخ کھوٹ قریش کے ایک بزرگ نواب علی 1359ء میں فیروز تغلق کے عہد میں دہلی گئے۔ راستہ میں ایک کافر راجہ سائیس پالی والی سیالکوٹ کو شکست دی۔ بادشاہ نے علاقہ دھنی کی حکومت انہیں سونپی۔ آپ نے چکوال شہر سے تقریباً آٹھ میل جنوب کی طرف موجودہ موضع ”وریا مال“ کے نزدیک رہائش اختیار کی اور مالیہ اکٹھا کر کے شاہان دہلی کو بھیجتے رہے۔ آپ کی شان میں شجرہ خوانوں کا یہ کبت مشہور ہے:

کھوٹ چڑھیا دہلیوں سوت سارنقارے

چار ہزار بھرا تے کمیں سارے

--- نیز اس علاقہ میں کھوٹ قبیلہ کی اولیت پر شجرہ خوانوں کا یہ کبت دال ہے:

کھوٹ پوتے ابوطالب دے اول اول آئے

حضرت محمد عون قطب شاہؑ نے تصوف و طریقت کا جو چراغ یہاں روشن کیا تھا ان کی اولاد نے اسے زمانے کے طوفانوں میں بچھنے نہ دیا۔ اس سلسلہ میں

حضرت سلطان باہوؑ، حضرت حافظ رحمت اللہؑ، حضرت سلطان ابراہیمؑ

سماڑی والا، حافظ محمد عظیم اوسی رشیعیہ، حافظ محمد جمال ملتانی رشیعیہ، حضرت شمس الدین سیالوی رشیعیہ، خواجہ محمد عبد الرحمن رشیعیہ ہری پور، حضرت حافظ فتح نور رشیعیہ، حضرت حاجی احمد ہیلانی رشیعیہ اور شیخ العالم حضرت مولانا اللہ یار خان رشیعیہ کے اسماے گرامی قبل ذکر ہیں۔

نقیر پر حضرت امام حسین رضی اور حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رشیعیہ بہت زیادہ شفقت فرماتے تھے۔ جنات کے سلسلہ میں جب بھی کوئی مہم سر ہوتی یا روحانی طور پر کوئی کارنامہ مجھ سے سرزد ہوتا تو باقی مشائخ کی نسبت ان کی مسیرت اور داد و تحسین کے اظہار کا انداز جدا گانہ ہوتا۔۔۔ ابتدا میں ایک ایسے ہی موقع پر حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رشیعیہ نے مجھے سینہ سے لگاتے اور پیشانی چومنتے ہوئے فرمایا۔۔۔ ”تمہاری رگوں میں میرا خون دوڑ رہا ہے۔ تمہاری کامیابی میری کامیابی ہے۔“ میں نے حضرت بابا جی شیخ حاجی احمد ہیلانی رشیعیہ سے پوچھا تو انہوں نے حضرت عبد الرزاق رشیعیہ سے خونی رشتہ کا پتہ دیا جس کی ظاہری طور پر مزید تائید پروفیسر انور بیگ اعوان کی کتاب ”دھنی ادب و ثقافت“ میں قبیلہ اعوان کی تحقیق کرتے ہوئے بیان سے ہوتی ہے۔۔۔ ”کہ لیکن پہلی بیوی جو کہ حضرت غوث الاعظم رشیعیہ کی بیوی کی ہمیشہ تھیں، کے بطن سے آپ کے دو بیٹے عبد اللہ گوڑا 481-600 ہجری اور محمد کندلان 485-616 ہجری تھے۔“ چنانچہ مزید یقین کے لیے اس کی تصدیق کشناً حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رشیعیہ اور حضرت عون قطب شاہ رشیعیہ نے فرمائی۔

## شجرہ نسب

والد صاحب کی طرف سے میرا شجرہ نسب خاندان بھٹی راجپوت ہے۔ غلام فرید بھٹی سیاکلوٹ سے بھکر تک دریائے جہلم و راوی کے درمیانی علاقے کے خود مختار والی تھے۔ ان کے پندرہ بیٹوں میں سے عبداللہ خان بھٹی (المعروف دلهہ بھٹی) نہایت پاک طینت، منصف مزاج، دلیر اور زیرک نوجوان تھا جس نے اکبر بادشاہ کو اپنے علاقے سے راہداری کی اجازت تو دی تھی مگر مالیہ وغیرہ دینے اور مغلوں کی اطاعت و بالادستی قبول کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ اس سلسلہ میں مغلوں کے ساتھ اس کی معرکہ آرائی بھی ہوتی رہی۔ نیز اکبر کی لادینی تحریک کا اثر زائل کرنے کے لیے حضرت مجدد الف ثانی رضی اللہ عنہ کو بھی آپ کی بھرپور تائید و اعانت حاصل تھی۔ آخر کار اکبر نے صلح کی پیش کش کرتے ہوئے انہیں لاہور کے مقام پر بال مشافہ ملاقات کی دعوت دی۔ جہاں سازش کے تحت آپ کو گرفتار کر کے پھانسی پر لٹکا دیا گیا۔ چنانچہ بھٹی شاہی خاندان کے سر کرده افراد پنجاب کے مختلف علاقوں میں منتقل ہو گئے۔ عبداللہ خان بھٹی کی بہادری پر اہل پنجاب نے اس کی واریں (رزمیہ نظیمیں) بنائیں اور لوک گیتوں میں اس کی جو اس مردی کے گیت گائے جانے لگے۔ اس عظیم ہیرو کے بھائی ہدایت خان کے بیٹے حضرت شرف دین پنڈی بھٹیاں سے پنواں (متصل چکوال) سکونت پذیر ہوئے اور انہی حضرت کی اولاد ہونے کا ہمیں شرف حاصل ہے۔ لوک ورشہ اسلام آباد کی مرتب کردہ کتاب

”لوک پنجاب“ میں مرتب مظہر الاسلام نے پنڈی بھٹیاں کے شجرہ خوان جلو مراثی کی زبانی دلہی کی واریں سے یہ بند درج کیا ہے۔ دلہے کا بھائی بلوں (بلاول) اکبر کو مخاطب کر کے کہتا ہے:

دُلہے سلار تے بھائی میں آپ بلوں آں  
تے جد کی چک دلائی پڑ نہیں ہاریا  
گھر اساؤے بادشاہی مڈھ قدیم دی  
کر دتے نال صفائی ہے بہنا ای تخت تے

حضرت شرف دین علیہ السلام نے رزق کمانے کے لیے کاشت کاری اختیار کی اور علمی و دینی فضیلت کے باعث اشاعت تبلیغ دین کا فریضہ سنبھالا اور آج بھی یہ خاندان قضاۃ و امامت کا فریضہ انجام دے رہا ہے۔۔۔ میری روحانی تحقیق کے مطابق یہ قبیلہ عربی انسل ہے۔ اس کے بارے میں حضرت سلیمان علیہ السلام نے مجھے روحانی طور پر فرمایا:

”میری پانچویں پشت میں حضرت واصح علیہ السلام منصب نبوت پر فائز کر کے ارض پنجاب میں بھیجے گئے۔۔۔ تم ان ہی کی اولاد سے ہو۔ جنات پر تمہیں یہ زبردست تصرف مجھ سے نسبت کی وجہ سے حاصل ہوا ہے۔“

الْحَمْدُ لِلّٰهِ۔۔۔ حضرت واصح علیہ السلام سے رابطہ قائم کرنے اور روحانی نسبت بھی حاصل کرنے کا شرف حاصل ہوا۔۔۔ یوں دیکھا جائے تو میرے شجرے کا ایک سرا حضرت اسماعیل علیہ السلام اور دوسرا حضرت الحسن علیہ السلام سے ملتا ہوا حضرت ابراہیم خلیل اللہ پر منصب ہوتا ہے۔

حضور نبی کریم ﷺ  
حضرت علی المرتفع



## سلسلہ اویسیہ (کمالیہ)

یوں تو اویسی طریقہ پر بہت سے مشائخ نے بالعوم مجھے اپنی نسبت و سند سے نوازا مگر دربار اقدس سے مجھے بالخصوص حسب ذیل سلسلہ عطا فرمایا گیا:

- 1- الہی! بصدقہ سرور کوئین حضرت محمد رسول اللہ ﷺ
- 2- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت ابو بکر صدیق ؓ
- 3- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت عمر فاروق ؓ
- 4- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت عثمان غنیؓ
- 5- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت علی المرضیؓ
- 6- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت امام حسن ؓ
- 7- الہی! بصدقہ سیدنا حضرت امام حسین ؓ
- 8- الہی! بصدقہ حضرت امام اویس قرنی رحمۃ اللہ علیہ
- 9- الہی! بصدقہ حضرت امام حسن بصری رضی اللہ علیہ
- 10- الہی! بصدقہ حضرت شیخ جنید بغدادی رضی اللہ علیہ
- 11- الہی! بصدقہ حضرت شیخ ابو الحسن شامی چشتی رضی اللہ علیہ
- 12- الہی! بصدقہ حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ علیہ
- 13- الہی! بصدقہ حضرت شیخ ابو حبیب سہروردی رضی اللہ علیہ
- 14- الہی! بصدقہ حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی رضی اللہ علیہ

15- الہی! بصدقہ حضرت شیخ نجم الدین کبریٰ رضی اللہ عنہ

16- الہی! بصدقہ حضرت شیخ احمد کبیر رفاعی رضی اللہ عنہ

17- الہی! بصدقہ حضرت شیخ ابو الحسن شاذلی رضی اللہ عنہ

18- الہی! بصدقہ حضرت شیخ جلال الدین رومی رضی اللہ عنہ

19- الہی! بصدقہ حضرت شیخ بہاؤ الدین نقشبند رضی اللہ عنہ

20- الہی! بصدقہ حضرت شیخ خان محمد رضی اللہ عنہ

21- الہی! بصدقہ حضرت شیخ حاجی احمد ہیلانی رضی اللہ عنہ

22- الہی! بصدقہ حضرت شیخ اللہ یار خان رضی اللہ عنہ

الہی! بصدقہ ختم خواجگان و فیضِ حضرت باغِ حسین کمال اپنا فضل و رحمت شاملِ حال فرما۔ (کسی پریشانی و مصیبت میں سحری کے بعد سلسلہ پڑھ کر یکسوئی قلب کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے دعا مانگے۔ انشاء اللہ تعالیٰ مراد پوری ہوگی۔)

## حرفِ تشكّر

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ - اللّٰهُ تَعَالٰی کے بے پایاں فضل و رحمت اور حضور ﷺ کے بے کراں کرم سے ”حالِ سفر“، آج موئیہ 21 ربیع 1407 ہجری بہ طابق 23 مارچ 1987ء بروز اتوار بوقت 4 نج کر 33 منٹ پر سحرِ دم پایہ تکمیل کو پہنچی --- اور از اول تا آخر روحانی طور پر حضور ﷺ کی نگاہ مبارک سے گزرنے اور منظوری پانے کے بے مثال و لازوال شرف سے مشرف ہوئی۔

## صلائے عام

دارالفیضان، پنوال، چکوال میں روزانہ نمازِ نجرو مغرب کے بعد اور ہر اتوار کو دن 12 تا 2 بجے مخفلِ ذکرِ خپی قلبی منعقد ہوتی ہے۔ جبکہ سالانہ اجتماع مارچ کے چوتھے اتوار کو ہوتا ہے۔ سب کوشولیت کے لیے دعوتِ عام ہے۔

الله  
وَ  
سُلَّمٌ

الله  
وَ  
سُلَّمٌ

## ذکرِ خفی قلبی کا طریقہ

قبلہ رو ہو کر اندر ہیرے یا کم روشنی میں مکمل یکسوئی سے بیٹھ جائیں۔ آنکھیں بند کر لیں، نفسانی خواہشات کو دل سے نکالنے اور حواس کو معطل کرنے کی کوشش کریں۔ شیخ یہ ہو کہ دل سے گناہوں کا زنگ اتر جائے، غفلت دور ہو اور اس میں اللہ کی محبت بیدا ہو جائے۔۔۔ اور

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ ۝

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ۝

أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّيْ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ وَّ أَتُوْبُ إِلَيْهِ ۝

پڑھ کر تصور کریں کہ دل ایک شیشے کی مانند ہے جس پر لفظ ”اللہ“ سرخ یا سنہری رنگ میں لکھا ہے۔ اسے خیال کے ساتھ پڑھتے ہوئے ”ال“، اٹھائیں اور ”لہ“ کی ضرب والیں دل پر لگائیں۔ اس طرح دل ہی دل میں اللہ اللہ کرتے رہیں۔ اس ذکر کو (کم و بیش) دس منٹ کے لیے نماز فجر اور مغرب کے بعد معمول بنالیں۔

# سوانحی کوائف

|                                        |                 |
|----------------------------------------|-----------------|
| باغ حسین                               | 1- نام          |
| کمال                                   | 2- تخلص         |
| قاضی حسن دین                           | 3- ولدیت        |
| نسیب بھٹی راجپوت                       | 4- قوم          |
| (حسبی طور پر کھوٹ قریش، (اعوان))       |                 |
| پنوال (نواح چکوال)                     | 5- مقام پیدائش  |
| ا۔ بہ طابق رجسٹر سکول، 24 جنوری 1937ء  | 6- تاریخ پیدائش |
| ب۔ بہ طابق رجسٹر پیدائش، 31 مارچ 1937ء |                 |
| ج۔ بہ طابق حقیقی، 22 مارچ 1937ء        |                 |
| میرک، گورنمنٹ ہائی سکول چکوال 1955ء    | 7- تعلیم        |
| انٹر میڈیٹ، گورنمنٹ کالج چکوال 1957ء   |                 |
| بی اے (پرائیویٹ) پنجاب یونیورسٹی 1963ء |                 |
| ایم اے (اردو) پنجاب یونیورسٹی 1966ء    |                 |
| بی ایڈ پنجاب یونیورسٹی 1967ء           |                 |
| ایم اے (پنجابی) پنجاب یونیورسٹی 1974ء  |                 |

8۔ صحافت نامہ نگار ”امروز، تعمیر“  
 9۔ ملازمت ا۔ گلرک میونسپلی چکوال  
 ب۔ انگلش ٹچر، اسلامیہ ہائی سکول چکوال  
 ج۔ ہیڈ ماسٹر گورنمنٹ ڈیل سکول،  
 1975ء تا 1967ء دُلہہ، ڈھڈیال  
 د۔ پروفیسر گورنمنٹ کالج، جی ٹی روڈ، جہلم 1997ء تا مارچ 1997ء

10۔ تصنیف و تالیفات

1۔ حالی سفر (تصویف و سلوک) (کمیں بار) 1987ء تا 2017ء

2۔ مُطباتی کمال (حضرت جی کے خطبات و ارشادات کا مجموعہ) (چار بار) 2007ء تا 2016ء

3۔ سکدیاں روحاں (چنانی شاعری) (چار بار) 1990ء تا 2007ء

4۔ حُسین طلب (اردو شاعری) (چار بار) 1990ء تا 2007ء

5۔ کلام شاہ مراد (شریک مرتب) 1966ء

6۔ لوگ گاون 1980ء

11۔ روحانی سفر کا آغاز

حضرت مولانا اللہ یار خان صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے

حلقہ ذکر میں شمولیت  
 29 جولائی 1975ء

12۔ سلسلہ اویسیہ کمالیہ کا آغاز 8 اپریل 1984ء

13۔ تاریخ وصال 31 دسمبر 2000ء

14۔ تدفین کیم جنوری 2001ء

15۔ مقام تدفین دار الفیضان، پنوال، چکوال

## ”حال سفر“ کے متعلق چند آراء

### 1- حکیم محمد سعید (مرحوم) (ہمدرد)

حال سفر (از فرش تا عرش) کا نسخہ آپ نے مجھے عطا فرمایا تھا۔ میں نے اسے دلچسپی کے ساتھ دیکھا ہے۔ بالکل نئے انداز کا سفر نامہ ہے۔ آپ اطمینان رکھیے کوئی فتویٰ نہیں دانے گا کہ یہ راہِ تصوف ہے جو آپ نے اختیار کی ہے۔ ممنون ہوں کہ آپ نے مجھے یہ سفر نامہ عطا فرمایا۔ میں بھی اپنا ایک سفر نامہ (داستانِ حج) بھجوار ہا ہوں۔ قبول فرمائیے گا۔

### 2- احمد ندیم قاسمی

عمر کے آخری پچیس برسوں میں انہوں نے اپنے علم و فن کو دینیات کے سپرد کر دیا تھا اور تصوف و سلوک کی ایسی منزیلیں طے کی تھیں کہ ان کے متصوفانہ خیالات و اکشافات کی مثالیں صرف قرونِ اولیٰ ہی میں دستیاب ہو سکتی ہیں، ورنہ آج کل کم ہی صوفی باغِ حسین کمال ایشیہ کے درجات تک پہنچ پاتے ہیں۔

### 3- پروفیسر پریشان خٹک - وائس چانسلر، الخیر یونیورسٹی، اسلام آباد۔

حال سفر (از فرش تا عرش) پڑھنے کی سعادت نصیب ہوئی۔

یہ مرتبہ بلند ملا جس کو مل گیا تھا دل سے ممنون ہوں کہ آپ نے مجھے اس نادر تھنہ کا مستحق سمجھا۔ اللہ تعالیٰ مجھے توفیق عطا فرمائے کہ ان مقامات سے آشنا ہو سکوں۔

ایں سعادت بزورِ بازو نیست  
تا نہ بخشد خدائے بخشدہ

### 4- غلام جیلانی اصغر۔ پرنسپل گورنمنٹ کالج، سرگودھا۔

میں آپ کے شعری کمال سے تو واقف تھا لیکن آپ کی شخصیت کا یہ گوشہ

میرے لیے سرّت اور حیرت کا ایک دل آویز تجربہ ہے۔ یہ سب اللہ کا کرم ہے کہ اس نے آپ کو روشنی بخشی۔ وَمَا تُوْفِقُ إِلَّا بِاللّٰهِ۔ ان مقامات سے بقائی ہوش و حواس گزرنہ از خود ایک بڑا معرکہ ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے انعامات میں اضافہ فرمائے۔

## 5۔ سلطان محمد آشفۃ

”حال سفر“ کے مطالعہ سے ایک بات سامنے آتی ہے کہ دور حاضر میں باغ حسین کمال جن روحاںی عہدوں پر فائز ہیں وہ شاید کسی زندہ انسان کو حاصل نہیں ہیں۔ اس بات پر بہت ساغونا بھی مجھ سکتا ہے اور باغ پر خودستائی کا الزام بھی لگ سکتا ہے۔ مگر باغ کے استدلال نے بولنے کی سکت ہی نہیں چھوڑی۔

6۔ پروفیسر ڈاکٹر محمد اجمیل نیازی۔ گورنمنٹ کالج، لاہور۔  
یہ کتاب تاریخ تصوف میں ایک خاص حوالے سے یاد رکھی جائے گی۔

## 7۔ محمد صدیق علوی (پرپل)، اسلام آباد۔

شروع سے آخر تک کتاب ایک نشست میں پڑھ ڈالی۔ کتاب کیا تھی ایک مصراہ تھا جس نے میری رگ جاں کو مر لعش کر دیا۔ جوں جوں اور اق گردانی کرتا جاتا میرے ہونٹ بے ساختہ ”الْحَمْدُ لِلّٰهِ“ کے الفاظ کو بوسہ دیتے۔ بعض مقامات پر آنکھیں نمنا ک ہو گئیں۔ ”حال سفر“ کے مطالعہ سے جو سرور حاصل ہوا اسے الفاظ میں بیان نہیں کر سکتا۔



## تصانیف و تالیفات

### حضرت فقیر پروفیسر باغ حسین کمال رحمۃ اللہ علیہ

---

---

---

- 1۔ حال سفر "از فرش تا عرش" ..... تصویف و سلوك  
(اردو- انگلش)
- 2۔ خطباتِ کمال ..... حضرت جی کے خطبات و ارشادات کا مجموعہ
- 3۔ حُسْن طلب ..... اردو شاعری
- 4۔ سِکد یاں رُوحان ..... پنجابی شاعری

ناشر: الکمال پبلیشورز، پنوال شریف، چکوال، پاکستان